
Jewish-Christian Relations

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

Des événements qui nous bouleversent. Un appel de
chrétiens et de juifs pour une parole de discernement
et de paix
01/02/2026 | Des membres de communautés juives et chrétiennes

La déclaration suivante, rédigée par un groupe de personnes engagées dans le dialogue
entre juifs et chrétiens, lance un appel au discernement et à la nuance dans les discours et
analyses des chrétiens sur la situation en Israël depuis le 7 octobre 2023.

15 janvier 2026 – En ce début de nouvelle année civile, alors que la situation en Israël semble
marquer une pause – qui demeure cependant préoccupante à bien des égards – quelques
réflexions sur les discours et analyses qui ont circulé et circulent sur ce conflit sont nécessaires.

Nous, membres de communautés juives et chrétiennes, vivant en Israël ou ailleurs, engagés dans
le dialogue, exprimons notre profond bouleversement et notre compassion devant les souffrances
humaines provoquées par les massacres du 7 octobre 2023 et par la violence qui s’est ensuite
déployée dans la région, frappant durement les populations juives et palestiniennes. Nous
condamnons les violences terroristes aveugles visant indistinctement les civils — femmes et
enfants — quels qu’en soient les auteurs. Ces souffrances sont aujourd’hui alourdies par leur
instrumentalisation au service de discours idéologiques qui troublent et entravent le discernement.
Le fait que ceux-ci trouvent un écho jusque dans certains milieux chrétiens nous inquiète
profondément et nous conduit à estimer nécessaire de prendre la parole.

Nous parlons en conscience, avec gravité et responsabilité. Cette souffrance nous atteint, nous
oblige et nous engage moralement. Elle appelle des paroles justes, mais aussi une vigilance
accrue dans la manière même de parler, car toute parole religieuse peut soit ouvrir des chemins
de guérison, soit approfondir les blessures. C’est précisément au nom de cette exigence morale
que nous ne pouvons rester silencieux. Les traditions juive et chrétienne enseignent que la vérité
exige l’humilité, c’est-à-dire la reconnaissance de nos limites, de nos angles morts et de notre
incapacité à saisir seuls toute la complexité du réel.

Nous sommes particulièrement troublés par l’usage répété du terme de génocide, véhiculé y
compris dans des milieux et médias chrétiens, comme affirmation définitive contre Israël. Une telle
qualification engage à la fois notre conscience morale et notre responsabilité collective, et doit être
abordée avec rigueur et discernement, pour prévenir tout abus ou instrumentalisation, protéger la
mémoire des victimes authentiques et éviter toute banalisation du terme, qui priverait les victimes
de protection réelle. La prudence impose donc de ne pas transformer une accusation grave en
certitude absolue, ni de l’instrumentaliser à la manière d’un slogan facile et rapide, car confondre
indignation morale et qualification juridique affaiblit à la fois la justice, la crédibilité du droit et la
parole religieuse elle-même.

Nous sommes également alarmés lorsque l’on essentialise le sionisme, l’État d’Israël et, par
glissement, les Juifs en général, en les présentant comme intrinsèquement coloniaux, racistes ou
criminels. Une telle approche refuse de reconnaître la pluralité des histoires, des expériences et
des consciences. De même, au sein de la société israélienne, y compris parmi les communautés
chrétiennes du pays, beaucoup se considèrent comme partie intégrante d’Israël et participent

Copyright JCRelations 1 / 4



Des événements qui nous bouleversent. Un appel de chrétiens et de juifs pour une parole de discernement et de
paix

pleinement à la vie du pays. Ces réalités, souvent invisibilisées, rappellent qu’aucun peuple ne
peut être enfermé dans une seule voix ni dans une posture unique. Pour nombre d’entre nous,
juifs et chrétiens liés à Israël, le sionisme recouvre des récits multiples, parfois contradictoires,
marqués par l’exil, les persécutions, la Shoah, la quête d’un refuge, mais aussi par des
aspirations diverses à la sécurité, à la justice et à la paix. Réduire cette pluralité à une idéologie
unique du mal revient à nier des trajectoires humaines complexes et à rendre le dialogue
impossible.

Il nous paraît indispensable de rappeler que l’Église catholique, par la voix du Saint-Siège, a
reconnu de manière explicite le lien historique et ancestral du peuple juif avec la Terre d’Israël.
Cette reconnaissance s’enracine notamment dans la déclaration Nostra Aetate du Concile Vatican
II, qui rejette toute théologie de substitution et affirme la permanence du peuple juif dans l’histoire
du salut. Elle a logiquement conduit, sur le plan politique, à la reconnaissance diplomatique de
l’État d’Israël en 1993, qui constitue la reconnaissance politique de la souveraineté retrouvée du
peuple juif sur sa terre, proclamée en 1948 et validée par la communauté internationale via son
admission aux Nations unies. Sous les pontificats successifs de Jean-Paul II, Benoît XVI et
François, le Saint Siège a réaffirmé que le peuple juif n’est pas un peuple étranger ou colonial sur
cette terre, mais qu’il y entretient un lien historique profond, distinct de toute évaluation critique
des politiques d’un gouvernement donné. Rappeler cela ne nie aucune injustice subie par
d’autres populations mais relève d’un discernement fidèle à la vérité historique et aux fondements
du dialogue judéo-chrétien.

Il est essentiel, dans notre lecture des événements, de ne pas se laisser entraîner par l’émotion
provoquée par les images et les récits, mais faire preuve d’un discernement attentif et d’une
humilité constante, sans réduire la complexité humaine et historique à une opposition clivante
absolue entre oppresseurs et opprimés. Affirmer la complexité de la situation ne revient pas à se
désengager, mais à refuser de s’engager de façon réductrice et simpliste. Une telle lecture
conduit à figer les identités, à stéréotyper les groupes et à enfermer des peuples dans des rôles
immuables. La vérité sur le terrain est toujours plurielle et nuancée. La charité, l’amour et la
compassion pour tous doivent guider notre parole et notre critique, afin de défendre la dignité de
toutes les populations sans en effacer aucune.

Il convient notamment d’éviter de mêler plusieurs registres distincts — matériel, politique,
historique et théologique — qui obéissent à des logiques différentes et peuvent entrer en tension
lorsqu’on parle de la terre d’Israël. La question ne se réduit pas à décider qui était là en premier.
Le récit biblique souligne bien que la terre de Canaan est habitée par plusieurs populations. Les
traditions juive et chrétienne, n’ont jamais réduit la terre à une simple dimension matérielle. La
terre est aussi porteuse de sens spirituel, éthique et symbolique. Pour le peuple juif, la dimension
historique et physique de sa présence en Israël est réelle, documentée. Elle est constitutive de son
identité, et de sa vocation. Nier cette réalité ouvre la voie à la négation de ses droits et de son lien
ancestral avec cette terre. En mêlant les registres sans les distinguer, ou bien en les tronquant, on
prive les traditions religieuses de leur capacité à apporter une contribution constructive aux conflits
et à leur dépassement.

Il est nécessaire par ailleurs de rappeler la présence ancienne dans la région d’autres peuples et
minorités — notamment des Druzes, des Bédouins, des Samaritains et d’autres communautés —
porteurs de leurs propres histoires, et qu’elles ont choisi d’engager leur avenir au sein de l’État
d’Israël. Le silence sur ces populations pose une question morale grave: leurs droits, leur voix, et
leur dignité sont-ils considérés comme négligeables? Cette réalité, sans nier les injustices
persistantes ni idéaliser les politiques menées, montre que la situation ne peut être enfermée dans
un récit unique, où un seul acteur incarnerait tous les droits et un autre toutes les fautes. La fidélité
à la dignité humaine impose de reconnaître toutes les communautés, dans leur diversité, leurs
droits et leurs souffrances, sans les dissoudre dans un récit réducteur qui valorise certaines
identités au détriment des autres.

Copyright JCRelations 2 / 4



Des événements qui nous bouleversent. Un appel de chrétiens et de juifs pour une parole de discernement et de
paix

Nous sommes choqués lorsqu’une asymétrie morale relativise certaines violences tout en
absolutisant d’autres, au risque de hiérarchiser les victimes. Toute vie humaine est sacrée. Les
crimes commis contre des civils, quels qu’ils soient et d’où qu’ils viennent, doivent être nommés,
condamnés et jugés avec la même clarté morale, sans aucune justification, ni relativisation. Il faut
combattre la radicalisation des récits. Il relève de notre devoir éthique de peser les effets concrets
des mots utilisés. Une parole qui ferme les chemins du dialogue prépare rarement la réconciliation
qu’elle invoque, ni le pardon.

Nous réaffirmons notre attachement indéfectible à la dignité et aux droits de toutes les populations
de la région, dans la reconnaissance que chaque peuple porte une histoire, une vocation et une
responsabilité propres. Cette fidélité nous conduit, notamment, à respecter les aspirations
légitimes des Palestiniens, tout en affirmant le droit du peuple juif à la sécurité et à la
reconnaissance de son lien historique et spirituel avec cette terre. Refuser de choisir entre ces
engagements n’est pas une position de confort, mais une exigence morale et spirituelle. Nous
croyons que la justice sans vérité devient idéologie, et que la vérité sans amour devient violence.

En ces temps sombres, nous appelons les responsables religieux et les consciences croyantes à
une responsabilité accrue. Nos paroles peuvent apaiser ou enflammer, ouvrir des chemins ou les
fermer durablement. Fidèles à nos traditions respectives, nous choisissons de continuer à
chercher ensemble une parole de vérité portée par la justice, éprouvée par le discernement et
soutenue par l’amour sans lequel aucune paix véritable n’est possible. C’est ce que nous dit le
psalmiste :

«Amour et Vérité se rencontrent,
Justice et Paix s’embrassent;
Vérité germera de la terre,
Et des cieux se penchera la justice» (Psaume 85, 11-12).

Puisse l’année nouvelle faire porter du fruit aux efforts d’Israéliens et de Palestiniens qui œuvrent
de longue date pour des relations pacifiques et constructives, et qui, malgré la détérioration des
relations continuent avec courage et foi. Ils méritent d’être mentionnés, encouragés et soutenus.

Père  Louis  Marie  Coudray,  prieur  de  l’abbaye  bénédictine  de  Notre-Dame  de  la
Résurrection à Abu Ghosh.
Chief Rabbi David Rosen, KSG, CBE, co-président international de Religions for Peace.
Prof. Dr. Christian M. Rutishauser, SJ, professeur d’études juives et  de théologie,
Université de Lucerne.
Dr. Thérèse Andrevon Gottstein, Institut catholique de Paris (ICP) et Elijah Interfaith
Institute.
Prof. Donizetti L. Ribeiro, assistant du supérieur général des Frères de Sion, établi au
Brésil.
Prof. Dr. Roberta Ascarelli, présidente de la Fédération des Amitiés Judéo-Chrétiennes
d’Italie.
Jean-Dominique Durand, président de l’Amitié Judéo-Chrétienne de France (AJCF).
Joël Thierry, secrétaire général de l’Amitié Judéo-Chrétienne de France (AJCF).
Prof. Marco Cassuto Morselli, président émérite de la Fédération des Amitiés Judéo-
Chrétiennes d’Italie.
Prof. Dr. Gavin D’Costa, professeur à l’Université pontificale Saint-Thomas-d’Aquin ;
professeur émérite à l’Université de Bristol.
Rabbi Dr. Dov Maimon, directeur de recherche au Jewish People Policy Institute (JPPI).
Yisca Harani, directrice du Religious Freedom Data Centre.
Dr. Tobias Wallbrecher, membre de l’association Ricordiamo Insieme.

Copyright JCRelations 3 / 4



Des événements qui nous bouleversent. Un appel de chrétiens et de juifs pour une parole de discernement et de
paix

Friederike Pesch Wallbrecher, membre de l’association Ricordiamo Insieme.
Rivka Spizzichino, membre de l’association Ricordiamo Insieme.

 

Source: Déclaration transmise par la Dr. Thérèse Andrevon Gottstein, pour l’équipe de rédaction.
Le texte est disponible sous forme de pétition à signer sur le site change.org.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Copyright JCRelations 4 / 4

https://www.change.org/Declaration_de_membres_de_communaut%C3%A9s_juives_et_chretiennes
http://www.tcpdf.org

