Jewish-Christian Relations 7
((';' (L/lca

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

«Comme un arbre planté pres des cours d’eau». Une
lecture métaphorique du Psaume 1,3

01/01/2026 | David Bensoussan

Divers recoupements avec d’'autres passages bibliques suggérent d’interpréter I’eau du
Psaume 1,3 comme I'enseignement divin qui irrigue I’lhomme pour produire un fruit de
justice ouvrant sur la rédemption et la pérennité.

Le livre des Psaumes commence par une proclamation éthique et spirituelle: ’'homme juste est
celui qui refuse d’emprunter les voies de la méchanceté, de se tenir dans la voie des pécheurs et
de prendre place dans la société des railleurs, du péché et du mépris (Psaume 1,1). Notez la
progression. Qui plus est, cette personne médite jour et nuit sur les Ecritures et elle est comme un
arbre fertile planté aupres des cours d’eau et dont le feuillage ne flétrit pas (Psaume 1,2-3). Au
contraire, les méchants sont éphémeres: ils sont comme «le chaume que pourchasse le vent»
(Psaume 1,4).

Mon analyse se concentrera sur le verset 3 qui s’adresse au juste: «Il sera comme un arbre planté
auprés des cours d’eau, qui donne ses fruits en leur saison, et dont les feuilles ne se flétrissent
point: tout ce qu'il fera réussira»[1].

Des portes d’explication s’ouvrent lorsqu’on fait le rapprochement avec les métaphores bibliques
ayant trait a ces vocables. Il s’agit d’analyser les sens possibles du texte en tenant compte de
divers recoupements dans les Ecritures et des indices que sont les associations allusives du texte.
Cette approche permet de tirer de tres riches enseignements des corrélations entre les termes ou
expressions suivantes: «eau» fnayim), «source de vie» fnekor hayim), «source d’eau vive»
(mekor mayim hayim), «arbre de vie» (éts hahayim), «chemin de vie» @érékh hayim) et «chemin
de l'arbre de vie» (dérékh ‘éts hahayim) Nous montrerons que ces corrélations illustrent fort bien la
facon dont la Bible en général, et ce verset du Psaume 1 en particulier, peuvent servir de
catalyseur d’'une quéte d’'absolu chez I'étre humain.

L’eau de I’enseignement divin

Selon le récit d’Exode 15,22-26, aprés trois jours d’errance qui suivirent la traversée de la mer
Rouge, les Enfants d’lsraél trouvérent une source d’eaux ameres et se plaignirent de la soif. lls
murmurérent contre Moise. Ce dernier invoqua I'Eternel qui lui indiqua un bois que Moise jeta
dans la source, ce qui la rendit potable. Pour les eaux de Mara, il est écrit «ll lui a pointé/enseigné
un bois/arbre» (vayoréhou ‘ets) et non pas «ll lui a montré un bois» (vayareéhou ‘éts).

Par ailleurs, le rapprochement peut étre fait avec la sagesse qui est comparée a un arbre de vie
dans les Proverbes: «Elle est un arbre de vie pour ceux qui s'en rendent maitres: s'y attacher, c'est
s'assurer la félicité» (3,18). L'eau elle-méme symbolise le message divin. En effet, Isaie dit: «A
tout assoiffé: Allez a I'eau!» (55,1). Chez Jérémie, Dieu est comparé a une source d’eau vive: «(...)
il est double, le méfait commis par mon peuple: ils m'ont abandonné, moi, la source d'eau vive»
(2,13). En outre, il est écrit: «Le fleuve d’Elohim déborde d’eau» (Psaume 65,10) et «La voix de
I'Eternel résonne sur les eaux» (Psaume 29,3).

D’autres indices sur le sens de I'eau dans la Bible peuvent étre relevés dans certains versets des



«Comme un arbre planté prées des cours d’eau». Une lecture métaphorique du Psaume 1,3

Psaumes: «Tu frayas Ta route a travers la mer, Ton sentier a travers les eaux épaisses» (Psaume
77,20), et «<Comme la rosée du Hermon qui descend sur les monts de Sion, car c’'est la que Dieu
a placé la bénédiction, la vie heureuse pour I'éternité» (Psaume 133,3) ainsi qu’en Deutéronome
32,2: «Que mon enseignement s'épande comme la pluie, que mon discours distille comme la
rosée, comme la bruyante ondée sur les plantes, et comme les gouttes pressées sur le gazon!».

L'ensemble de ces textes suggére que I'eau est étroitement associée a Dieu, source et maitre de
la vie, a son enseignement et aux bienfaits qui en découlent. Dans le Psaume 1,3, I'eau pourrait
donc symboliser I'enseignement divin destiné a la personne humaine pour «irriguer» sa conduite
et 'amener a produire de bons fruits. Elle prend son sens dans le fruit qu’elle fait croitre: elle
transforme la vie intérieure du juste en une ceuvre féconde de sagesse.j’

Le fruit de I’arbre de vie

On peut rapprocher le juste du Psaume 1,3 de «I’homme qui se confie en I'Eternel» décrit par le
prophéte Jérémie: «ll sera tel qu'un arbre planté au bord de I'eau et qui étend ses racines pres
d'une riviére: vienne la saison chaude, il ne s'en apercoit pas, et son feuillage reste vert: une
année de sécheresse, il ne s'en inquiéte point, il ne cessera pas de porter des fruits » (17,8).

De quels fruits s’agit-il? Il est écrit dans les Proverbes: «Le fruit du juste est un arbre de la vie»
(‘éts hayim 11,30). Or, dans le récit du Jardin d’Eden, I'arbre de la vie est le symbole de la vie
éternelle[2]. Il est donc source de continuité pour I'avenir ou pour les générations futures. La
récompense cachée du juste est donc le monde a venir[3].

Mais, aprés avoir chassé Adam et Eve du jardin d’Eden, Dieu plaga un griffon pour garder le
chemin de l'arbre de la vie (dérékh ‘éts hahayim Genése 3,24). Il interdisait ainsi aux humains
'acces a I'immortalité qui aurait pu étre obtenue grace a l'arbre de la vie.

Pourtant I'accés a I'immortalité semble encore possible par une autre voie, celle de la sagesse.
Celle-ci est en effet, selon les Proverbes «un arbre de vie a ceux qui s’y agrippent» (éts hayim hi
lamahazikim bah 3,18); un autre proverbe affirme également que «les dictées de la morale sont un
chemin de vie» (derekh hayim 6,23). Retenons donc que le juste qui se met a I'écoute de la
sagesse et de ses enseignements, peut accéder par la a un arbre de la vie.

Dieu, source de vie et de lumiéere

La comparaison de I'hnomme a un arbre se retrouve dans le Deutéronome: il s’agit cette fois d'un
arbre des champs: «Oui, I'arbre du champ (‘éts hassadéh). c'est 'homme méme, tu I'épargneras
dans les travaux du siege» (20,19).

Un arbre a besoin d’étre nourri. OU donc, si ce n’est & la source d’eau vive, qu’est I'Eternel,

selon Jérémie: «O espérance d'Israél, Eternel, tous ceux qui te délaissent seront confondus! Oui,
ceux qui se tiennent éloignés de moi seront inscrits sur la poussiére, car ils ont abandonné la
source d'eaux vives (mékor mayim hayim): I'Eternel» (17,13). De méme, Isaie invite I'assoiffé a
venir s'abreuver (55,1,cité ci-haut) et a trouver réconfort auprés de Dieu.

L’idée que Dieu est source de vie, se retrouve également dans les Psaumes: «Les fils de
'lhomme (...), tu les abreuves du fleuve de tes délices. Car prés de toi est la source de vie; a ta
lumiére nous voyons le jour»( (mékor hayim 36,9-10).

L'expression «source de vie» est encore reprise a plus d’'un endroit dans les Proverbes, mais
plutét en référence a des qualités humaines hautement louables: la crainte de Dieu (yireath
hashém 14,27), I'intelligence sensée (Iév hakham 16,21-22), la bouche du juste (pi tsadik 10,11) et



«Comme un arbre planté prées des cours d’eau». Une lecture métaphorique du Psaume 1,3

'enseignement du sage (torat hakham 13,14). De telles qualités sont source de vie pour ceux chez
qui elles se manifestent et pour leur entourage.

L'étre humain peut donc dépasser son état de vie éphémére grace a la sagesse et aux qualités
auxquelles il peut accéder par I'observance de la morale pour se parfaire et continuer a étre
source de régénération et de vie. Cela est laissé a son libre arbitre. Ce choix est présenté ainsi
dans le Deutéronome: «Je te propose en ce jour, d'un cbté, la vie avec le bien, de l'autre, la mort
avec le mal (...) et tu choisiras la vie. » (30,15-19).

Pour croitre et donner du fruit, un arbre a besoin aussi de lumiére. Pour le juste, cette lumiére est
celle de la Torah (Proverbes 6,23). C’est une lumiére directrice, comme I'évoquent les versets
suivants: «Les paroles divines éclairent les chemins» (Psaume 119,105)I; «Ceux qui quittent le droit
chemin suivent des routes de noirceur» (Proverbes 2,13); «Méme si je suis confiné dans

I'obscurité, YHWH est une lumiére pour moi» . (Michée 7,8); «Et pour le juste, la lumiére est
ensemencée» (Psaume 97,11).

Les eaux des temps messianiques

Mais I'eau et la lumiére ne se limitent pas a nourrir la vie présente: elle font aussi partie des
promesses associées aux temps messianiques. Pour Isaie, la connaissance de Dieu couvrira alors
le monde de la méme maniere que les eaux recouvrent les océans (11,9). Isaie prédisait
également: «Vous puiserez I'eau dans l'allégresse des sources de la Délivrance» (12,3).

Selon Ezéchiel, les temps de la Rédemption seront un temps de renouvellement grace a I'effusion
d’eaux de purification: «Je vous rassemblerai de tous les pays... J’épancherai sur vous des eaux
pures... Je vous donnerai un caeur nouveau et je vous inspirerai un coeur nouveau» (36,25-26).

Le prophete Habacuc (3,9) a la vision d’'une intervention divine au cours de laquelle les
montagnes et les collines éclatent et de grandes fissures se forment pour devenir des fleuves: «La
terre, s'ouvrant, livre passage a des fleuves. A ton aspect, elles tremblent, les montagnes, les eaux
roulent impétueuses, I'Abime fait retentir sa voix, éléve ses vagues jusqu'au ciel» (3,9).

Ceci rejoint deux autres prophéties de la fin des temps qu’on trouve chez Zacharie. |l a d’abord la
vision d’'une source d’eau purificatrice pour la maison de David et les habitants de Jérusalem
(13,1), puis celle d’eaux vives qui jaillissent de Jérusalem pour s’épancher jusqu’a la mer, tant &
I'Occident qu’'a I'Orient (14,8).

Dans les Psaumes, il est fait mention d’un fleuve dont les branches réjouiront la ville de Dieu (46,5
) et il est précisé ailleurs que les humains «sont rassasiés de I'abondance de Ta maison; Tu les
abreuves du fleuve de Tes délices, car prés de Toi est la source de vie (36,9-10).

L'eau est essentielle a la vie. S’abreuver d’enseignements est tout aussi essentiel a la vie. C'est
un élément de préservation de la vie actuelle; c’est aussi un symbole de libération spirituelle de
soi-méme et de 'humanité.

Le prophete Osée parle d’'un Israél qui retourne a sa vraie mission, Israél repenti auquel
s'adresse |'Eternel: «Je serai pour Israél comme la rosée, il fleurira comme la rose et enfoncera
ses racines comme [le cédre] du Liban. Ses rejetons s'étendront au loin; il aura la beauté de
I'olivier, la senteur embaumée du Liban! De nouveau, ceux qu'il abritait a son ombre ranimeront la
culture du blé, et s'épanouiront eux-mémes comme la vigne; il sera renommé comme le vin du
Liban» (14,6-8). Ainsi, Israél fleurira enveloppé par la rosée divine et aura des racines profondes.

Citons encore un verset, du Cantique des cantiques cette fois: «Les fleurs se montrent sur la terre,



«Comme un arbre planté prées des cours d’eau». Une lecture métaphorique du Psaume 1,3

le temps des chansons est venu, la voix de la tourterelle se fait entendre dans nos campagnes»
(2,12) Ce verset peut vouloir dire: I'hiver des difficultés se termine et le printemps des espoirs
fleurit; courage, le temps de la vérité est venu, le temps des réjouissances est arrivé. Selon
I'exégése traditionnelle du Cantique des cantiques, le temps des réjouissances est le temps
messianique durant lequel 'humanité sera telle une nature épanouie qui aura atteint le seuil de
perfection morale et qui sera assurée d’'une longue vie. Cette perfection est assurée pour le juste
assimilé a un arbre bien irrigué dont les racines plongent dans la tradition, et dont la croissance
s’oriente vers le monde a venir.

Si on sert I'Eternel de tout son cceur, de toute son ame et de tous ses moyens, il y aura une
récompense terrestre durable, selon cette promesse consignée dans le Deutéronome: «Je
donnerai a votre pays la pluie opportune, pluie de printemps et pluie d'arriére-saison, et tu
récolteras ton blé, et ton vin et ton huile. Je ferai croitre I'nerbe dans ton champ pour ton bétalil, et
tu vivras dans I'abondance (...) Alors, la durée de vos jours et des jours de vos enfants, sur le sol
que I'Eternel a juré a vos péres de leur donner, égalera la durée du ciel au-dessus de la terre»
(11,14-21).

Conclusion

La lecture métaphorique proposée ici suggére d’interpréter 'eau du Psaume 1,3 comme
I'enseignement divin qui irrigue 'homme et fait germer les vérités sur terre: «La vérité germe de la
terre et la justice brille du haut des cieux» (Psaume 85,12). La terre irriguée fait aussi germer la
liberté et la droiture: «Que la terre s'entrouvre pour faire tout ensemble fleurir le salut et germer la
vertu!» (Psaume 45,8). Cela s’applique aussi au juste, comparé a un arbre constamment irrigué et
verdoyant, dont le fruit s’apparente a celui de I'arbre de vie, associé a la pérennité de la vie et de
I'expérience humaine. L'enseignement divin est également une semence de lumiéere (Psaume
97,11 cité ci-haut): il permet de sortir de I'obscurité, de délaisser le mal et de marcher dans la
droiture. Quiconque se laisse ainsi irriguer par I'eau et éclairer par la lumiere de I'enseignement
divin peut produire un fruit de justice ouvrant sur la rédemption et la pérennité.

[1] Traduction du Rabbinat, disponible, avec le texte hébreu en paralléle, sur le site Sefarim.

[2] Une analyse approfondie de la terminologie du jardin d’Eden se trouve dans: David Bensoussan, La Bible prise au berceau (Montréal, Editions du Lys,
1998), vol. 3 chap. 4.

[3] Il est a noter que, du point de vue grammatical, le mot hayim ou vie est a la forme duelle, c’est-a-dire, un pluriel exprimé pour deux sujets seulement: il
pourrait faire allusion a la fois au monde d’ici-bas et au monde futur.

Le Dr David Bensoussan, ingénieur de formation, a été vice-président du Congreés juif canadien,
région du Québec, et président de la Communauté sépharade unifiée du Québec. C’est aussi un
auteur accompli dont I'ceuvre comprend notamment des commentaires bibliques (La Bible au
berceau, Le livre d’lsaie, Le Cantique des cantiques). Il a été élu président du Dialogue judéo-
chrétien de Montréal en juin 2025.

Source: exposé présenté au Dialogue judéo-chrétien du Temple Emanu-EI-Beth Sholom de
Montréal le 5 novembre 2025.


https://www.sefarim.fr/
http://www.tcpdf.org

