Jewish-Christian Relations 7
((';' (L/lca

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de
caso de una metodologia de dialogo para situaciones
de crisis

01.02.2026 | Elena Dini, Benjamin Kamine, Mohammed Gamal Abdelnour

Los autores de este articulo coorganizamos un taller de didlogo para lideres comunitarios y
académicos judios, cristianos y musulmanes en El Cairo, como parte del Retiro
Interreligioso GINGKO, realizado en septiembre de 2024. El taller «El diadlogo interreligioso
en tiempos de crisis» guio a los participantes a través de una serie de ejercicios que
generaron reflexiones sobre formas de avanzar. Como preparacion, los autores llevamos a
cabo nuestro propio retiro, en el que hablamos en forma abiertay personal sobre como
habiamos vivido los acontecimientos del 7 de octubre de 2023 y sus consecuencias
inmediatas, buscando el entendimiento mutuo y fortaleciendo nuestras profundas
relaciones. Hemos modelado este trabajo para el grupo en el taller de El Cairo.
Compartiremos aqui varios éxitos metodoldgicos de ese retiro, ademas de reflexionar
sobre algunos desafios estructurales y cuestiones de representacién que cambiaron
nuestro enfoque el dltimo dia del retiro.

Después de los acontecimientos del 7 de octubre de 2023, los tres autores de este articulo nos
vimos en la necesidad de buscar una conexion de confianza. En medio de debates y discusiones
cada vez mas polarizados a nuestro alrededor, decidimos contactarnos con amigos y académicos
de otras tradiciones religiosas que de alguna manera estaban relacionados con los terribles
acontecimientos gue tenian lugar en Israel y Gaza, queridos colegas con los que no solo
podiamos discutir los acontecimientos y compartir nuestras reacciones, sino también, con el
tiempo, reflexionar sobre los desafios que son ahora habituales en las relaciones interreligiosas.
Para todos nosotros estaba claro que la tragedia que estdbamos presenciando no habia
comenzado el 7 de octubre, pero, aun asi, la respuesta mundial a los horrores de ese diay a los
gue le siguieron demostré que algo fundamental habia cambiado en el marco de nuestras
relaciones, en Palestina, en Israel e incluso en los paises lejanos en los que cada uno de nosotros
reside.

Las conversaciones que mantuvimos nos proporcionaron a todos un poco de esperanza. Como
resultado, tomamos medidas conjuntas, coorganizando un retiro sobre el didlogo en tiempos de
crisis en septiembre de 2024 en El Cairo, convocado por la Fundacién GINGKO, a la que todos
estamos afiliados. En ese retiro, intentamos ampliar nuestra comprensién de por qué podiamos
dialogar entre nosotros y buscamos replicar esas metodologias con un grupo mas amplio de
dialogantes, los becarios interreligiosos de GINGKO. A continuacién se presenta un estudio de
caso de ese esfuerzo: sus desafios, sus éxitos y una breve evaluacion de nuestras conclusiones
metodoldgicas.[1]

Antecedentes

Todos nosotros llevamos mucho tiempo participando activamente en circulos de dialogo
interreligioso. Los tres hemos formado parte de la GINGKO Interfaith Fellowship, y Mohammed
Gamal se incorpor6 a la Fundacion como miembro del consejo de administracién. Mas alla de eso,
cada uno de nosotros tenia muchas otras conexiones, afiliaciones y experiencias. Y vimos cdmo



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

las conversaciones dificiles ponian a prueba la capacidad de los grupos y las comunidades para
mantener lineas de comunicacion abiertas y respetuosas. Reflexionar sobre esta experiencia
compartida en nuestras conversaciones después del 7 de octubre nos llevé a pensar de manera
programatica en un posible proyecto que pudiéramos ofrecer para apoyar a los grupos
interreligiosos y ayudarnos a todos a permanecer unidos en tiempos de crisis. Nos motivo una
pregunta fundamental: cuando no compartimos la misma perspectiva de lo que ocurre a nuestro
alrededor, cuando nuestras ideas y nuestra interpretacion de los acontecimientos difieren, cuando
las comunidades a las que pertenecemos nos separan en lugar de acercarnos, ¢qué herramientas
podemos utilizar para mantener y restablecer relaciones saludables?

Dado que nos conocimos gracias al generoso apoyo de la Fundacion GINGKO, GINGKO fue una
eleccién natural para nuestra colaboracion institucional. GINGKO es una fundacién benéfica con
sede en el Reino Unido, creada en 2014, que se describe a si misma en los siguientes términos:

En un contexto de desconfianza y conceptos erréneos, GINGKO trabaja para mejorar el
entendimiento mutuo entre Oriente Medio y el Norte de Africa (MENA) y Occidente. Financiamos y
publicamos investigaciones innovadoras sobre la historia, la historia del arte y las religiones de la
region MENA. Reunimos a personas de MENA y Occidente para propiciar encuentros
transformadores entre diferentes religiones y culturas.[2]

Uno de los programas mas importantes de GINGKO es el de becas interreligiosas, que relinen a
aproximadamente 20 tedlogos y lideres comunitarios de la region MENA (Oriente Medio y Norte
de Africa) y Occidente para un retiro anual de dialogo.[3] Este retiro anual se celebra
alternativamente en un lugar de MENA y en un lugar de Occidente. Cada becario se compromete
a asistir a dos retiros y tiene la posibilidad de solicitar el Premio de Colaboracion para becarios y
recibir una consideracion especial al solicitar otras becas de GINGKO.[4] Nosotros tres nos
conocimos por primera vez en el retiro anual que se celebré en Alemania en septiembre de 2023.
Para poner en marcha nuestro proyecto, Benjamin Kamine y Elena Dini solicitaron la beca de
colaboracion de GINGKO con una propuesta de taller basada en las conversaciones que
habiamos mantenido los tres, y Mohammed Gamal Abdelnour, que no podia optar a la beca
debido a su cargo como miembro del consejo de administracion de la Fundacion, se unié a
nosotros como coorganizador.

Trabajando en la estructura del taller

Una vez que decidimos embarcarnos en esta aventura dialdgica, nuestro pequefio grupo de
trabajo tuvo que reunirse varias veces: para redactar nuestra solicitud para el Premio de
Colaboracién para becarios, para encontrarnos con los dirigentes de GINGKO y exponerles los
detalles de nuestros objetivos e ideas, y para desarrollar la verdadera estructura de un taller que,
en el poco tiempo en el que los becarios estarian reunidos, pudiera lograr un modesto avance
hacia nuestras esperanzas dialégicas. Empezamos proponiendo una Unica sesion sobre enfoques
practicos para la coexistencia en tiempos de crisis, basados en nuestras experiencias personales.
Sin embargo, dada la urgencia de nuestro tema, GINGKO nos pidié que consideraramos un
componente mas amplio que pudiera convertirse en la columna vertebral del retiro anual
interreligioso de becarios que se celebraria en El Cairo en septiembre de 2024.

Aceptar ese nuevo formato ampliado nos obligd a adoptar un enfoque mucho mas exhaustivo en
el disefio de nuestro taller. Ahora teniamos la oportunidad de modelar una experiencia de varios
dias que les ofreciera a los becarios una serie de herramientas y generar multiples oportunidades
para el dialogo. Para enfrentar este desafio, GINGKO organizé una reunion especial de dos dias
para nosotros tres en Londres durante el verano de 2024 con el fin de perfeccionar la estructura
del taller. En el transcurso de nuestra sesion de dos dias de intenso intercambio de ideas y
disefio, tres elementos rectores nos quedaron claros.



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

El primer elemento rector fue que la clave para fortalecer nuestras relaciones era compartir
nuestras narrativas personales y escuchar las narrativas de los demas con empatia y atencion.
Estos actos garantizaban que pudiéramos «oir» claramente a la otra persona, acercarnos a ella
con curiosidad y cuidado, y comprender mejor su postura y sus preocupaciones. La vulnerabilidad
de compartir, en vez de esperar a que se formara la confianza antes de mostrarnos vulnerables,
facilitaba la creacion de confianza. Para ello, los participantes debian recibir formacién en
estrategias narrativas personales y métodos de escucha compasiva.

El segundo elemento rector fue que una parte valiosa del dialogo productivo consistia en
desarrollar habilidades para superar las divisiones que el conflicto estaba creando en nuestras
propias comunidades y en la forma en que nos relaciondbamos con los demas. Optamos por
modelar una conversacion para los becarios que iluminara las posibilidades de mantener abiertas
relaciones significativas y fructiferas. En Londres, practicamos una conversacion de 90 minutos en
la que nos pedimos unos a otros que explicaramos, lentamente y con claridad, nuestra experiencia
de los dias, semanas y meses posteriores al 7 de octubre, aclarando como la nueva informacion y
los encuentros con otras personas habian influido en nuestra relacién con el cambio global que se
estaba produciendo.

El tercer elemento rector fue que, dada nuestra audiencia de académicos en los inicios de su
carrera y jovenes lideres comunitarios, era beneficioso no solo modelar una interaccién positiva y
compartir herramientas practicas, sino también discutir marcos tedricos que han sido significativos
para cada uno de nosotros y que han sentado las bases para nuestro compromiso y nuestra
reflexiébn personales. Por lo tanto, trabajamos como facilitadores en la presentacion de un
elemento tedrico que respaldara nuestra vision de la conexion interreligiosa en este momento de
crisis.

Implementacion del retiro y del taller

El retiro anual de la GINGKO Interfaith Fellowship de 2024 tuvo lugar en El Cairo y Anafora,
Egipto, del 16 al 20 de septiembre de 2024. El taller que presentamos en este estudio de caso
tuvo lugar los dias 18 y 19 de septiembre. La Fundacion GINGKO estructuré el retiro en dos
partes principales: en primer lugar, una jornada de visitas significativas en El Cairo el 16 de
septiembre, seguida de una jornada de reflexion en grupo en Anafora el 17 de septiembre; y, en
segundo lugar, los dos dias de nuestro taller sobre el didlogo interreligioso en tiempos de crisis en
Anafora.

Ademas de nosotros tres, el grupo estaba formado por doce becarios, la mayoria de los cuales
eran musulmanes, seguidos en niamero por varios cristianos y un judio. También tuvimos la suerte
de contar con la participacién de los dirigentes de la Fundaciéon GINGKO, asi como de Julie
Siddigi, una activista interreligiosa musulmana del Reino Unido.

Visitas a lugares significativos y reflexiones

El primer dia en El Cairo (16 de septiembre) se dedicé a visitar lugares de culto y lugares
significativos para cada una de las tres tradiciones religiosas representadas en el grupo de
becarios. La mafiana comenzé con visitas a la sinagoga Ben Ezra, conocida por sus tradicional
relacion con los personajes biblicos Moisés y Esdras, asi como por el importante descubrimiento
moderno de la Geniza de El Cairo; a la iglesia de San Sergio y San Baco, conocida por ser una
parada de la Sagrada Familia en su huida a Egipto, y a la Iglesia Colgante, una hermosa y
singular iglesia copta. Se podria decir que empezamos siguiendo los pasos de Moisés y Jesus.

El dia continu6 con visitas a importantes lugares musulmanes, incluyendo el Mausoleo de Al-Salih
Najm ad-Din Ayyub y la mezquita de Al-Azhar. Al-Azhar es la institucion de origen de muchos de



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

los becarios, por lo que esa visita fue particularmente significativa, ya que incluy6 una introduccion
guiada y la oportunidad de realizar u observar la oracion de la tarde. Cada uno de estos lugares
representaba, a su vez, la historia multicultural y multirreligiosa de El Cairo, un lugar donde las tres
tradiciones han florecido y han construido un importante legado intelectual y espiritual. Explorar
estos legados preparo a los becarios para el encuentro con el otro que les pediriamos en los dias
venideros.

En el segundo dia (17 de septiembre), el grupo viajé a Anafora, un centro de retiro y granja de 127
acres (aproximadamente 51 hectareas), que es un proyecto del obispo Thomas de la Eparquia
Ortodoxa Copta de EI-Qussia y Mair, en el Alto Egipto. Esa tarde, la directora general de GINGKO,
la Dra. Barbara Schwepcke, y Julie Siddiqi dirigieron al grupo en un taller titulado «Manifestaciones
de fe: comprender al Otro religioso a través de la reflexién sobre sus expresiones artisticas». El
objetivo del taller desarrollado por la Dra. Schwepcke era compartir y promover el dialogo
interreligioso mediante una reflexién respetuosa sobre los acontecimientos, las acciones o los
objetos de fe que los becarios habian identificado durante las visitas del dia anterior a los diversos
lugares. El dia termind con un ejercicio de contemplacion dirigido por la Dra. Schwepcke, en el
gue cada persona trazé su propio laberinto en una hoja mientras reflexionaba sobre cuestiones
personales. Estos ejercicios de reflexion y contemplacion ayudaron a los becarios a mirar hacia su
interior y desarrollar la autoconciencia que seria necesaria para el profundo trabajo de dialogo que
les ibamos a pedir.

Anafora result6 ser un lugar ideal para el tipo de trabajo que queriamos realizar. El centro es
grande, con salas de conferencias, casas de huéspedes, aulas, dos iglesias y un anfiteatro, pero
estd aislado en el desierto, a las afueras de El Cairo. Veinte hermanas religiosas coptas ortodoxas
y una novicia que viven en un monasterio en el recinto gestionan el centro, ofreciendo hospitalidad
y formacion, junto con algunos laicos y dos sacerdotes coptos ortodoxos. El ambiente alejado y de
oracién del monasterio era propicio para la experiencia que estabamos construyendo.
Planeabamos pasar los dos dias siguientes discutiendo sobre el conflicto y especificamente sobre
el conflicto actual en Oriente Medio, y los enfoques que podriamos utilizar para navegar por estos
tiempos dificiles. Por lo tanto, un lugar donde pudiéramos realmente construir nuestra pequefna
comunidad, conocernos unos a otros y crecer en confianza mutua y amistad, era extremadamente
atil. Queriamos fomentar el tipo de intimidad y crecimiento espiritual que se cultiva mejor sin
distracciones.

Taller de didlogo: escucha activa y narrativas personales

Durante el tercer y cuarto dia, realizamos el taller «Dialogo interreligioso en tiempos de crisis». El
objetivo era guiar a los becarios a través de un proceso que (1) los entrenara en una escucha
activa, (2) modelara para ellos una conversacion dificil, (3) les ofreciera una base teérica para esa
conversacion, (4) los alentara a mantener una conversacion similar y, por altimo, (5) les pidiera
gue reflexionaran sobre estas habilidades como una forma de avanzar y llevarse a casa lo que
habian aprendido.

Comenzamos presentando a los becarios un ejercicio de escucha activa basado en una
herramienta que Ben y Elena habian practicado como becarios de KAICIID. Tras compartir
algunos consejos y reflexiones sobre la importancia y los beneficios de escuchar en el dialogo y
en toda relacion, dividimos a los becarios en grupos de cuatro. En cada grupo, los becarios se
turnaron para contar una historia sobre una situacion dificil, mientras que los otros tres debian
centrar su escucha activa en los hechos de la historia, los sentimientos del narrador al contarla o
los valores expresados en ella. Debian hacerlo sin tomar notas, concentrando toda su atencion
Unicamente en el narrador. A continuacion, cada uno de ellos compartio sus reflexiones sobre lo
gue habia oido con el narrador.



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

Los participantes sefalaron que el trabajo cred un vinculo fuerte e intimo en su grupo privado.
Aprendieron que, segun sus historias personales, cada uno de ellos tenia un barémetro diferente
para determinar qué se consideraba una situacion dificil. También les sorprendi6 lo mucho que se
podia comunicar en un breve ejercicio cuando realmente escuchaban y eran escuchados. En
general, la experiencia fue muy positiva, y esta primera sesién sent6 las bases para
conversaciones posteriores.

A continuacion, remodelamos la conversacion sobre el conflicto a través de relatos personales que
habiamos preparado durante nuestras sesiones en Londres unos meses antes. Como se
demostro en el ejercicio anterior, contar historias personales es una herramienta para ir mas alla
de las opiniones o posiciones, invitando a una relacion basada en la empatia y la vulnerabilidad.
Es muy util como punto de partida para una conversacion que trascienda las diferencias, incluso
cuando esas diferencias provocan un fuerte contraste de sufrimientos. Esperabamos que
mostrarnos nosotros —como los organizadores judios, cristianos y musulmanes— manteniendo una
conversacion verdaderamente dialdgica pudiera ser una fuente de inspiracion para los becarios
sobre lo que era posible en sus propios diadlogos. Los becarios respondieron positivamente a lo
gue habiamos modelado y destacaron las profundas relaciones que parecian posibilitar un
encuentro tan honesto y abierto.

Taller de dialogo: marcos tedéricos

Nuestra ultima sesion del tercer dia nos brindé la oportunidad de compartir con los becarios, en su
mayoria académicos, los marcos teéricos personales que estructuraron nuestro pensamiento
sobre como abordar el dialogo en tiempos dificiles. De esta manera, esperabamos incitar a los
becarios a pensar tanto teérica como practicamente sobre los desafios que todos enfrentamos.
Los marcos teéricos nos permiten basar nuestra practica en nuestros valores. Si bien nuestras
practicas pueden evolucionar para adaptarse a las realidades del momento, basar esas practicas
en la teoria nos permite mantener una fuerte conexion con los valores que orientan nuestro
pensamiento.

Benjamin Kamine enmarcé sus reflexiones en el poder de abordar la dignidad humana individual a
través de textos judios clasicos. Las interpretaciones rabinicas de Levitico 19,18, que nos exhorta
a amar a nuestro prgjimo como a nosotros mismos, abren la puerta al reconocimiento del poder de
la dignidad humana individual. Si logramos valorar cada vida humana como algo necesatrio,
independientemente del dafio que pueda causar, entonces encontraremos el camino hacia un
compromiso compasivo mas alla de las diferencias. Como afirma la fuente rabinica clasica Avot de
Rabi Natan:

«Amaras a tu projimo como a ti mismo» fue dicho con un juramento: «Yo soy el Sefior».
¢ Por qué? Porgue yo, el Sefior, lo creé.[5]

Uno esta obligado a amar a su préjimo porque Dios lo creé. No hay excepciones a esta regla.
Como individuos, cada uno es una creacion especifica de Dios. De hecho, nuestra diversidad es la
gloria de Dios. Como explica la Mishn& Sanedrin, esta es la razon por la que todos descendemos
de un solo ser, aunque parezcamos diferentes y distintos:

Para proclamar la grandeza del Santo. Los seres humanos acufian muchas monedas con

un solo sello y todas son iguales. El Santo marc6 a cada ser humano con el sello de Adan,
pero ninguno es igual a otro.[6]

Pero esta idea por si sola no basta para responder plenamente al impulso humano. Amar es una



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

accion, pero el dolor puede permitirnos justificar el abandono de esa accion. Esta es la verdadera
razon de Levitico 19,18. Como dice Rabi Akiva en Génesis Rabbah, el mandato de amar al
projimo como a uno mismo es necesario para que nadie diga: «Si yo estoy deshonrado, que mi
préjimo sea deshonrado conmigo; si yo estoy maldito, que mi préjimo sea maldito conmigo»[7] No
solo debemos tratar a los demas como queremos que nos traten a nosotros, sino que también
debemos resistirnos al impulso humano de arrastrar a los demas con nosotros cuando sufrimos.
Debemos resistirnos a caer en la mezquindad y el tribalismo.

El gran comentarista rabinico del siglo XIX, el rabino Samson Raphael Hirsch, propuso una forma
de pensar sobre la dignidad humana individual que entrelazaba estas ideas en una declaracion
ética:

Imagina por un momento que todos tus semejantes, a quienes Dios ha puesto a tu lado,
han desaparecido y que estas solo en la tierra desolada. ¢ Cémo seria tu existencia, qué
placer podrias tener? Mas aun, ¢qué seria de tu mision si no fueras capaz de amar y hacer
el bien? ... estas destinado a apoyar, sostener, consolar, instruir, nutrir, hacer feliz,
revitalizar, y no tendrias a nadie a quien ofrecerle todo eso. ¢ Y no ves que solamente en
asociacion con la humanidad en su conjunto Dios dota a tu trabajo de permanencia? La
humanidad asume el trabajo de cada individuo y, al ser inmortal, se convierte en su
heredera.[8]

Hirsch aclara que el amor es una accion, no un sentimiento, y que debemos esa accién a todos
los seres humanos con los que nos encontramos, pase lo que pase, porque son seres humanos.
Ademads, la individualidad de cada ser humano es su contribucién a la humanidad. Cada vida
perdida nos disminuye a todos. Al reconocer el dolor de esa disminucion y tomar en serio el
interés personal de cada persona en ese dolor, podemos fortalecernos contra el instinto del
pensamiento tribal, que prioriza a algunos individuos sobre otros.

Mohammed Gamal Abdelnour utilizé la mentalidad global, en contraposicién a la mentalidad tribal,
como un marco teérico que puede ayudarnos a sentar las bases para un futuro compartido. A
continuacion, se exponen brevemente las caracteristicas de cada mentalidad y su posible impacto
en el ambito de las relaciones interreligiosas.

La mentalidad tribal prioriza la lealtad y la identidad dentro de un grupo especifico, generalmente a
expensas de la autorreflexién y la conexion con otros. Se desarrolla con los siguientes elementos:

e Estereotipos: un estereotipo reduce la complejidad de una persona a un solo rasgo,
socavando su humanidad.

e Trauma elegido: acontecimientos historicos como el Holocausto, la Nakba y la crucifixion
de Jesus se convierten en fundacionales para la identidad grupal. El concepto de
transmisién transgeneracional del trauma de Vamik Volkan muestra como el dolor y la
humillacion no resueltos pueden perpetuar el conflicto.

¢ Recuerdos de un futuro temido: temores imaginarios de un dafio futuro, cuando estan
cargados de emociones, pueden parecer tan reales como las experiencias pasadas. Estos
“recuerdos” refuerzan la desconfianza y la hostilidad, arrastrando a los grupos a lo que
podria denominarse el “efecto tribu”.

La transicion de una mentalidad tribal a una mentalidad global implica los siguientes elementos:

¢ Autorreflexion: la autorreflexidn interrumpe las reacciones automaticas, como la actitud
defensiva, al ayudar a las personas a entender qué impulsa sus emociones.

e Conexion: conectar con los demas fomenta la empatia al desafiar los estereotipos, lo que
permite a las personas ver toda la complejidad de los deméas. Como lo destacan las



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

investigaciones de Susan Fiske y Steven Neuberg, romper el ciclo del sesgo de
confirmacién —en el que se da prioridad a las evidencias que refuerzan los estereotipos y
se descartan las evidencias contradictorias— requiere un esfuerzo consciente por ver a los
demés como seres multidimensionales.

e Adoptar principios universales: las ensefianzas religiosas del judaismo, del cristianismo y
del islam suelen promover valores universales como la compasion, la justicia y la dignidad
de todas las personas. Destacar estos principios compartidos puede contrarrestar la
exclusividad tribal.

¢ Equilibrar las conexiones tribales y globales: las conexiones tribales no son
intrinsecamente perjudiciales: ofrecen un sentido de pertenencia y significado. Sin
embargo, cuando la lealtad a la tribu prevalece sobre las consideraciones éticas y
universales, se vuelve peligrosa. Una mentalidad global no borra las identidades tribales,
sino que las sitda dentro de un marco mas amplio en el que priman la interdependencia y
la coexistencia. Este cambio reduce la posibilidad de conflictos interreligiosos y promueve
un mundo en el que la cooperacién y la paz se convierten en la norma.

Elena Dini se centrd en el tema de las expectativas sobre los demas que aportamos al proceso de
diadlogo. Los acontecimientos del 7 de octubre elevaron las expectativas que las personas tenian
unas de otras. Las expectativas provenian de fuentes muy diversas y a menudo se formulaban
como exigencias. Cada expectativa articulada por un actor diferente podia contradecir las
expectativas de otra parte. Por ejemplo, se le puede pedir a alguien que condene a la otra parte,
gue tome partido, que acepte, justifigue o apoye acciones que impliquen violencia o que controle
cierto tipo de lenguaje. Con una simple busqueda en Google, nos damos cuenta de que la palabra
«expectativa» puede referirse a las expectativas que uno puede tener sobre los demas o sobre
uno mismo. En cualquier caso, llevamos las expectativas al contexto de toda relacion. Las
expectativas que tenemos al iniciar un dialogo pueden afectar de manera perturbadora el valor
gue le atribuimos a nuestro interlocutor. Esto puede provocar un cambio negativo en las
percepciones y las acciones. La trayectoria de tales expectativas lo puede llevar a uno a devaluar
la relacion y, eventualmente, a la expareja o incluso al amigo. Esto también puede tomar la forma
de un prejuicio generalizado contra toda la comunidad a la que pertenece la otra persona.

Elena hablé sobre el impacto de las expectativas posteriores al 7 de octubre en el contexto de la
Iglesia Catdlica, a la que pertenece. Sefialdé que las respuestas a algunas declaraciones de los
lideres de la Iglesia en las que se invocaba la paz, la liberacién de los rehenes y un inmediato alto
el fuego no siempre fueron positivas. Las expectativas formuladas por los interlocutores sobre la
postura que debe adoptar la comunidad catélica o lo que deberia hacer (lo mismo se aplica a
todas las comunidades) se han convertido en algo habitual desde el 7 de octubre. Reflexionando
sobre la peticiéon o la necesidad de posicionarse, el cardenal Pierbattista Pizzaballa, patriarca
latino de Jerusalén, expreso recientemente estas ideas en un articulo que publicé en mayo de
2024:

No podemos permanecer en silencio ante la injusticia ni invitar a una vida tranquila y
desapegada. Pero la opcion preferencial por los pobres y los débiles no nos convierte en
un partido politico. Tomar partido, como a menudo se nos pide, no puede significar formar
parte de una confrontacion, sino que debe traducirse siempre en palabras y acciones en
favor de quienes sufren y gimen, y no en consignas y condenas contra nadie.[9]

Todas las comunidades pueden ver como las expectativas influyen negativamente en nuestras
relaciones en momentos de conflicto. Sin embargo, Elena sefialé algunas formas en las que se
puede invertir positivamente en las expectativas como una manera de construir relaciones mas
saludables en lugar de una mayor divisién. Esto requiere escuchar las expectativas del otro y
reconocer también las expectativas que uno mismo aporta a la mesa. Liderar con énfasis en la
verdad, la justicia y el perdon puede reunir a todos en la misma mesa, conscientes de que,



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

aunque las expectativas tienen una fuerte dimension vertical descendente, por las declaraciones
de los lideres y las percepciones sociales, también hay un importante aspecto ascendente, en el
gue podemos confiar positivamente en las amistades cercanas y las relaciones existentes.

En la tarde de ese tercer dia, los ministros cristianos anglicanos celebraron la eucaristia, a la que
todos fueron invitados. Esto dio inicio a un modelo de intercambio espiritual, que se analizar4d mas
adelante.

Taller de didlogo: abordar el conflicto

Para el segundo dia del taller, nuestro plan inicial era dividir a los participantes en varios grupos
pequefios para usar las herramientas que habiamos dado el dia anterior y hablar sobre el conflicto
y las respuestas al 7 de octubre. Pero, justo antes de llegar a El Cairo, nos enteramos de que
varios becarios judios no podrian venir por problemas de seguridad. Como resultado, solo nos
guedaron dos participantes judios: Benjamin y otro becario judio. Eran muy pocos para llevar a
cabo nuestro plan inicial.

Al considerar otras opciones, se nos ocurrié una idea. Benjamin y Elena acababan de regresar de
una conferencia en la que se habia realizado una mesa redonda presentada por un israeli y un
palestino, quienes compartieron sus narrativas personales sobre el conflicto y sus reflexiones
sobre la construccion de nuevas conversaciones dialégicas tras los acontecimientos del 7 de
octubre. Ambos eran miembros del personal del Rossing Center for Education and Dialogue, una
organizacion interreligiosa con sede en Jerusalén que trabaja para promover mejores relaciones
entre judios, cristianos y musulmanes en la regién y para lograr una sociedad compartida en
Israel/Palestina.[10] Su presentacién conmovié profundamente y pensamos que podria ser
beneficioso para el grupo escuchar a israelies y palestinos que habian logrado mantener abiertas
sus lineas de comunicacion durante la crisis. Nos pusimos en contacto con el equipo
multirreligioso del Centro Rossing y les preguntamos si podrian organizar una mesa redonda
similar en zoom para nosotros, con la participacion de una voz israeli y una palestina, y les
sugerimos algunos colegas especificos del centro que Benjamin y Elena consideraban que
conectarian bien con los becarios: un judio israeli y un cristiano palestino. A pesar de la poca
antelacion, el Centro Rossing acept6 organizar la mesa redonda.

Durante la sesion, el ambiente en la sala se volvio bastante tenso. Durante la pausa para el café,
hablamos con varios becarios para comprender su fuerte malestar. Ellos expresaron su
insatisfaccién con un panel de debate sobre el conflicto en el que no se habia incluido una voz
musulmana ni una voz gazati. Ademas, debido al formato en linea y a la falta de interaccion previa
con los ponentes del Centro Rossing, parte de lo que compartio el panel no fue recibido en su
totalidad por los becarios, que perdieron informacién fundamental sobre el centro y su excepcional
trayectoria como institucion de didlogo. Las dificultades técnicas también impidieron que el
personal del Centro Rossing pudiera ver u oir a los becarios, lo que hizo casi imposible formular
preguntas e interactuar con el publico. Todo ello dificultd mucho mas el establecimiento de una
conversacion fluida.

Después de escuchar las preocupaciones de los becarios y su pedido de incluir otras narrativas,
nuestro pequefo equipo organizador se reunié rapidamente con los responsables de GINGKO y
decidié6 replantear el tiempo que aun teniamos disponible. Como equipo, decidimos abrir el debate
y dar espacio a las narrativas personales de los becarios sobre la situacion actual. Habiamos
planeado este tipo de debate abierto para mas tarde, después de pasar mas tiempo con el equipo
del Centro Rossing. Segun lo previsto inicialmente, habria sido mas limitado, pero estaba claro
gue algunos de los becarios se sentian poco representados y poco escuchados en nuestro
didlogo. Esto exigia una solucion.



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

El replanteo y la reprogramacion a la luz de lo que escuchamos de los becarios definitivamente
resulté ser la decision correcta. Una sesion en linea con ponentes externos (con todos los
desafios técnicos causados por la falta de una conexion a internet estable) sobre un tema tan
controvertido para un grupo internacional multirreligioso fue una decision fallida. Simplemente no
habia sustituto para el tipo de confianza que habiamos construido a través de los ejercicios de los
dias anteriores. Habiamos logrado empezar a crear un espacio seguro con las personas que
teniamos en la sala, y la incorporacién demasiado rapida de otras personas de forma remota era,
con razon, un desafio. No obstante, las reacciones intensas y sinceras de los becarios nos
permitieron mejorar nuestra conversacion. De hecho, su disposicion a expresar su descontento en
vez de retirarse de toda la experiencia ya era una sefial de que habiamos logrado crear un
espacio para el didlogo honesto. Al abrir aln mas la conversacion en respuesta a su dolor,
hicimos posible que nos conmoviera mas profundamente el sufrimiento de los demas y logramos,
seguramente, un intercambio aun mas sincero que el que hubiéramos tenido de otra manera en el
cuarto dia del retiro del grupo.

Decidimos dejar un espacio de silencio durante el tiempo que quedaba antes del almuerzo, para
gue todos tuvieran tiempo de digerir la experiencia del panel de la mafiana. Después del
almuerzo, invitamos a todos a volver a la sala, preparados para compartir con el grupo sus propias
narrativas y expresar sus propias dificultades con el conflicto. Y esa preparacién vino con una
promesa complementaria: una escucha sin reservas, empatica y activa por parte de los demas
miembros del grupo. Todos tendrian la oportunidad de compartir. Y todos se comprometerian a
escuchar con atencion.

Este fue un momento bendecido. Nos llevé tres horas escuchar a todos los miembros del grupo.
Tres horas de concentracién, atencién y presencia. Gracias a los ejercicios que ya habiamos
realizado sobre la escucha activa y las narrativas personales, todos estaban abiertos y dispuestos
a dar el siguiente paso, a compartir y a escuchar. No esperdbamos poner a prueba estas
herramientas tan rapidamente. La franqueza y la empatia en esta conversacién demostraron que
las personas son realmente capaces de estar a la altura de las circunstancias.

Taller de didlogo: intercambio espiritual

Tras esta sesidn tan intensa, se invitd a todos los becarios a reunirse para realizar dos practicas
espirituales: la oracién judia de la tarde y la oracién musulmana del atardecer. Los becarios judios
y musulmanes explicaron ante el grupo el profundo significado que estas practicas tienen para
quienes las realizan. Y a continuacion, tras cada practica, realizada por los becarios judios y
musulmanes respectivamente, hubo una sesion de preguntas y respuestas con los becarios. Al
igual que con la celebracion eucaristica cristiana de la noche anterior, estos momentos de
intercambio espiritual les brindaron a los becarios otra oportunidad para ir mas alla de un
encuentro intelectual. Los becarios que realizaron las practicas lo hicieron con total autenticidad y
franqueza, como si compartieran una narrativa personal. Y los becarios que observaban las
préacticas lo hicieron con una participacion consciente y atenta, como si participaran de un ejercicio
de escucha activa. Utilizando estas herramientas, los becarios se encontraron cara a cara con la
forma en que los demés saludan a Dios, un recordatorio de lo que nos une a todos. Fue un cierre
adecuado para un dia desafiante.

Conclusiones

La experiencia en El Cairo y Anafora fue realmente significativa para todos nosotros. Como
organizadores, nos comprometimos firmemente con ella porque era una oportunidad increible
para reunir a personas con experiencia, de diferentes tradiciones religiosas y puntos de vista, que
estaban interesadas en el dialogo y el encuentro con respecto al conflicto en curso. Tuvimos la
enorme suerte de contar con el apoyo de la Fundacién GINGKO, que crey0 en este proyecto y



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

confidé en nuestra propuesta.

Otro elemento importante fue la composicién de nuestro equipo organizador, que no fue un factor
secundario en cuanto al origen de la idea. Ya habiamos trabajado juntos y confiAbamos los unos
en los otros. Esa fue la razén por la que, en un momento especialmente complejo, nos pusimos en
contacto espontaneamente. Nuestra profunda confianza y nuestra trayectoria profesional fueron
factores fundamentales que nos permitieron desarrollar este proyecto y ponerlo en practica.
Ademas, nuestro trabajo previo en Londres sento6 las bases para obtener resultados mas sélidos.
En efecto, cuando nos vimos en la necesidad de replantearnos la dinamica y las sesiones de
trabajo, el hecho de que ya estuviéramos «amoldados» nos permitié hacerlo con un espiritu de
colaboracién y comprension.

A pesar de estas ventajas, el taller planteé dos desafios importantes.

¢ Anticipar los marcos de referencia de los otros: al menos dos de nosotros, miembros del
equipo directivo, conociamos mejor el contexto y los argumentos relacionados con este
tema en el marco de Europa/Norteamérica e Israel/Palestina, pero ignorabamos los
sentimientos, las reacciones, la historia mas amplia y las conexiones personales con el
conflicto que nuestros compafieros egipcios aportaron a la conversaciéon. Una respuesta
importante fue que el hecho de enmarcar la discusién en torno al 7 de octubre de 2023 no
encontrd eco: «Ustedes disefaron la conversacion a partir del 7 de octubre, pero para mi,
para nosotros, el traumay el conflicto no comenzaron en ese momento, sino décadas
antes. Por lo tanto, si tenemos que hablar de ello, no podemos empezar por ahi».

¢ Ausencia de voces relevantes: no contribuy6 a la cohesion del grupo que hubiéramos
invitado a interlocutores externos de Israel/Palestina a una sesién en linea sin incluir a
ningun ponente musulman. Este problema se vio agravado, naturalmente, por una
conexion a Internet inestable, que dificultdé que los asistentes escucharan con atencion a
los ponentes que pudimos incluir. Abordar la ausencia de voces relevantes requirid mas
cuidado en la planificacién de la sesion. Irbnicamente, la invitacion a nuestros participantes
en linea se extendi6 a Ultimo momento, como respuesta a nuestras preocupaciones sobre
el reducido nimero de voces judias en el grupo. Inicialmente habia mas becarios judios,
pero viajar a Egipto les planteaba importantes problemas de seguridad, lo que provocé que
algunos de ellos se retiraran antes del encuentro. Al intentar resolver un problema,
habiamos creado otro.

Afortunadamente, ambos desafios llevaron a los becarios a expresar su inquietud, lo que nos dio
la oportunidad de replantearnos el formato y proponer nuevos arreglos. Podemos decir que esto
nos brindé finalmente la oportunidad de profundizar en la conversacion. Agradecemos la
franqueza y la sinceridad de los becarios en ese momento.

También introdujimos algunos elementos exitosos en el disefio del taller que fueron muy
productivos y permitieron que el grupo creciera en confianza mutua y estuviera en mejores
condiciones de abordar conversaciones mas dificiles cuando surgieran:

¢ Ejercicios de escucha activa y narrativa personal: centrarse en la escucha activa 'y
preparar al grupo para presentar la propia narrativa personal ayudé a los becarios a
desarrollar habilidades que son esenciales en cualquier entorno de didlogo. De hecho,
ambos ejercicios se adaptaron de otros talleres de didlogo en los que habian participado
los facilitadores, ya que son técnicas comunes, pero importantes.

¢ |ntercambio espiritual: tener un espacio para compartir experiencias espirituales a través
de una introduccidn y la asistencia guiada a los momentos de practica religiosa de cada
uno fue igualmente importante para construir el espiritu del grupo. Si bien la escucha
activa y las narrativas personales pueden considerarse mas bien herramientas para el
didlogo, el tiempo dedicado a la acogida espiritual nos permitié a todos compartir no solo



Lo personal antes y después de lo politico. Estudio de caso de una metodologia de didlogo para situaciones de
crisis

un intercambio académico o personal, sino también un espacio de encuentro con lo Divino.
Esta dimensién no suele formar parte del didlogo interreligioso en los circulos académicos
o profesionales, y nosotros tres sentimos que era un elemento fundamental que debia
afiadirse a nuestra experiencia. Estabamos alli como judios, cristianos y musulmanes, y la
expresion de la fe de cada uno de los participantes tiene un enorme potencial para abrir un
sentido de comunidad. Demuestra la voluntad de dar y recibir del otro como criaturas que
adoran al mismo Dios. Es un reconocimiento de humanidad compartida. Los tres
momentos de intercambio espiritual (la tarde del tercer dia y después de la Ultima sesion)
nos permitieron cambiar el lenguaje y el ambiente en momentos criticos del crecimiento del
grupo. Esto acercé mas a los miembros del grupo.

En sintesis, la combinacién de una preparacion minuciosa y una gran agilidad en la facilitacion nos
permitié llevar a cabo el taller con éxito, como estaba previsto, y superar los desafios que fueron
apareciendo. Sin duda, esta no sera nuestra Ultima colaboracién de este tipo, y esperamos con
interés futuros proyectos conjuntos que puedan aprovechar lo aprendido en este proceso.

[1] Los autores desean agradecer a los directivos y al personal de GINGKO por su apoyo financiero, administrativo, intelectual y emocional a este trabajo.
Para mayor informacion sobre la GINGKO Foundation, véase https://www.gingko.org.uk.

[2] GINKO Foundation website, “About Us,” https://www.gingko.org.uk/contact-us.

[3] Las dos areas estan definidas en la website de la GINGKO Foundation: https://www.gingko.org.uk/contact-us.

[4] GINKO Foundation website, “Interfaith Fellowship,” https://www.gingko.org.uk/projects.

[5] Avot d’Rabbi Natan A 16 (Menahem Kister, Avot de-Rabbi Natan: Mahadurat Sh. Z. Schechter [New York: Jewish Theological Seminary of America,
1997], 64).

[6] Mishnah Sanhedrin 4, 5.

[7] Genesis Rabbah 24, 7.

[8] Samson Raphael Hirsch, Horeb: A Philosophy of Jewish Laws and Observances, vol. 1, trans. I. Grunfeld (London: Soncino Press, 1962), 53.

[9] Cardenal Pierbattista Pizzaballa, “Characteristics and Criteria for a Pastoral Care of Peace”, 7 de mayo

de 2024, https://www.lpj.org/en/latin-patriarch-of-jerusalem/documents/speeches/caratterie-criteri-per-una-pastorale-della-pace.

[10] Rossing Center for Education and Dialogue, “About the Rossing Center”, https://rossingcenter.org/about/?one.

Elena Dini es una especialista en dialogo interreligioso y comunicacién, y estudiante de doctorado
en la Pontificia Universidad Gregoriana de Roma.

Benjamin Kamine es director asociado del Centro Milstein para el Didlogo Interreligioso del
Seminario Teolégico Judio de América, donde es doctorando.

Dr. Mohammed Gamal Abdelnour es miembro del profesorado de la Universidad Al-Azhar en
Egipto e investigador de la Universidad de York en el Reino Unido.

Fuente: Ecumenical Revue, Volume 76, Issue 5, p. 528-541, diciembre de 2024
https://doi.org/10.1111/erev.12889.

Traduccion del inglés: Silvia Kot


https://www.gingko.org.uk
https://www.gingko.org.uk/contact-us
https://www.gingko.org.uk/contact-us
https://www.gingko.org.uk/projects
https://www.lpj.org/en/latin-patriarch-of-jerusalem/documents/speeches/caratterie-criteri-per-una-pastorale-della-pace
https://rossingcenter.org/about/?one
https://doi.org/10.1111/erev.12889
https://www.jcrelations.net/article/the-personal-before-and-after-the-political-case-study-of-a-dialogue-methodology-for-crisis.html
http://www.tcpdf.org

