
Jewish-Christian Relations

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

Lo personal antes y después de lo político. Estudio de
caso de una metodología de diálogo para situaciones
de crisis
01.02.2026 | Elena Dini, Benjamin Kamine, Mohammed Gamal Abdelnour

Los autores de este artículo coorganizamos un taller de diálogo para líderes comunitarios y
académicos judíos, cristianos y musulmanes en El Cairo, como parte del Retiro
Interreligioso GINGKO, realizado en septiembre de 2024. El taller «El diálogo interreligioso
en tiempos de crisis» guio a los participantes a través de una serie de ejercicios que
generaron reflexiones sobre formas de avanzar. Como preparación, los autores llevamos a
cabo nuestro propio retiro, en el que hablamos en forma abierta y personal sobre cómo
habíamos vivido los acontecimientos del 7 de octubre de 2023 y sus consecuencias
inmediatas, buscando el entendimiento mutuo y fortaleciendo nuestras profundas
relaciones. Hemos modelado este trabajo para el grupo en el taller de El Cairo.
Compartiremos aquí varios éxitos metodológicos de ese retiro, además de reflexionar
sobre algunos desafíos estructurales y cuestiones de representación que cambiaron
nuestro enfoque el último día del retiro.

Después de los acontecimientos del 7 de octubre de 2023, los tres autores de este artículo nos
vimos en la necesidad de buscar una conexión de confianza. En medio de debates y discusiones
cada vez más polarizados a nuestro alrededor, decidimos contactarnos con amigos y académicos
de otras tradiciones religiosas que de alguna manera estaban relacionados con los terribles
acontecimientos que tenían lugar en Israel y Gaza, queridos colegas con los que no solo
podíamos discutir los acontecimientos y compartir nuestras reacciones, sino también, con el
tiempo, reflexionar sobre los desafíos que son ahora habituales en las relaciones interreligiosas.
Para todos nosotros estaba claro que la tragedia que estábamos presenciando no había
comenzado el 7 de octubre, pero, aun así, la respuesta mundial a los horrores de ese día y a los
que le siguieron demostró que algo fundamental había cambiado en el marco de nuestras
relaciones, en Palestina, en Israel e incluso en los países lejanos en los que cada uno de nosotros
reside.

Las conversaciones que mantuvimos nos proporcionaron a todos un poco de esperanza. Como
resultado, tomamos medidas conjuntas, coorganizando un retiro sobre el diálogo en tiempos de
crisis en septiembre de 2024 en El Cairo, convocado por la Fundación GINGKO, a la que todos
estamos afiliados. En ese retiro, intentamos ampliar nuestra comprensión de por qué podíamos
dialogar entre nosotros y buscamos replicar esas metodologías con un grupo más amplio de
dialogantes, los becarios interreligiosos de GINGKO. A continuación se presenta un estudio de
caso de ese esfuerzo: sus desafíos, sus éxitos y una breve evaluación de nuestras conclusiones
metodológicas.[1]

Antecedentes

Todos nosotros llevamos mucho tiempo participando activamente en círculos de diálogo
interreligioso. Los tres hemos formado parte de la GINGKO Interfaith Fellowship, y Mohammed
Gamal se incorporó a la Fundación como miembro del consejo de administración. Más allá de eso,
cada uno de nosotros tenía muchas otras conexiones, afiliaciones y experiencias. Y vimos cómo

Copyright JCRelations 1 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

las conversaciones difíciles ponían a prueba la capacidad de los grupos y las comunidades para
mantener líneas de comunicación abiertas y respetuosas. Reflexionar sobre esta experiencia
compartida en nuestras conversaciones después del 7 de octubre nos llevó a pensar de manera
programática en un posible proyecto que pudiéramos ofrecer para apoyar a los grupos
interreligiosos y ayudarnos a todos a permanecer unidos en tiempos de crisis. Nos motivó una
pregunta fundamental: cuando no compartimos la misma perspectiva de lo que ocurre a nuestro
alrededor, cuando nuestras ideas y nuestra interpretación de los acontecimientos difieren, cuando
las comunidades a las que pertenecemos nos separan en lugar de acercarnos, ¿qué herramientas
podemos utilizar para mantener y restablecer relaciones saludables?

Dado que nos conocimos gracias al generoso apoyo de la Fundación GINGKO, GINGKO fue una
elección natural para nuestra colaboración institucional. GINGKO es una fundación benéfica con
sede en el Reino Unido, creada en 2014, que se describe a sí misma en los siguientes términos:

En un contexto de desconfianza y conceptos erróneos, GINGKO trabaja para mejorar el
entendimiento mutuo entre Oriente Medio y el Norte de África (MENA) y Occidente. Financiamos y
publicamos investigaciones innovadoras sobre la historia, la historia del arte y las religiones de la
región MENA. Reunimos a personas de MENA y Occidente para propiciar encuentros
transformadores entre diferentes religiones y culturas.[2]

Uno de los programas más importantes de GINGKO es el de becas interreligiosas, que reúnen a
aproximadamente 20 teólogos y líderes comunitarios de la región MENA (Oriente Medio y Norte
de África) y Occidente para un retiro anual de diálogo.[3] Este retiro anual se celebra
alternativamente en un lugar de MENA y en un lugar de Occidente. Cada becario se compromete
a asistir a dos retiros y tiene la posibilidad de solicitar el Premio de Colaboración para becarios y
recibir una consideración especial al solicitar otras becas de GINGKO.[4] Nosotros tres nos
conocimos por primera vez en el retiro anual que se celebró en Alemania en septiembre de 2023.
Para poner en marcha nuestro proyecto, Benjamin Kamine y Elena Dini solicitaron la beca de
colaboración de GINGKO con una propuesta de taller basada en las conversaciones que
habíamos mantenido los tres, y Mohammed Gamal Abdelnour, que no podía optar a la beca
debido a su cargo como miembro del consejo de administración de la Fundación, se unió a
nosotros como coorganizador.

Trabajando en la estructura del taller

Una vez que decidimos embarcarnos en esta aventura dialógica, nuestro pequeño grupo de
trabajo tuvo que reunirse varias veces: para redactar nuestra solicitud para el Premio de
Colaboración para becarios, para encontrarnos con los dirigentes de GINGKO y exponerles los
detalles de nuestros objetivos e ideas, y para desarrollar la verdadera estructura de un taller que,
en el poco tiempo en el que los becarios estarían reunidos, pudiera lograr un modesto avance
hacia nuestras esperanzas dialógicas. Empezamos proponiendo una única sesión sobre enfoques
prácticos para la coexistencia en tiempos de crisis, basados en nuestras experiencias personales.
Sin embargo, dada la urgencia de nuestro tema, GINGKO nos pidió que consideráramos un
componente más amplio que pudiera convertirse en la columna vertebral del retiro anual
interreligioso de becarios que se celebraría en El Cairo en septiembre de 2024.

Aceptar ese nuevo formato ampliado nos obligó a adoptar un enfoque mucho más exhaustivo en
el diseño de nuestro taller. Ahora teníamos la oportunidad de modelar una experiencia de varios
días que les ofreciera a los becarios una serie de herramientas y generar múltiples oportunidades
para el diálogo. Para enfrentar este desafío, GINGKO organizó una reunión especial de dos días
para nosotros tres en Londres durante el verano de 2024 con el fin de perfeccionar la estructura
del taller. En el transcurso de nuestra sesión de dos días de intenso intercambio de ideas y
diseño, tres elementos rectores nos quedaron claros.

Copyright JCRelations 2 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

El primer elemento rector fue que la clave para fortalecer nuestras relaciones era compartir
nuestras narrativas personales y escuchar las narrativas de los demás con empatía y atención.
Estos actos garantizaban que pudiéramos «oír» claramente a la otra persona, acercarnos a ella
con curiosidad y cuidado, y comprender mejor su postura y sus preocupaciones. La vulnerabilidad
de compartir, en vez de esperar a que se formara la confianza antes de mostrarnos vulnerables,
facilitaba la creación de confianza. Para ello, los participantes debían recibir formación en
estrategias narrativas personales y métodos de escucha compasiva.

El segundo elemento rector fue que una parte valiosa del diálogo productivo consistía en
desarrollar habilidades para superar las divisiones que el conflicto estaba creando en nuestras
propias comunidades y en la forma en que nos relacionábamos con los demás. Optamos por
modelar una conversación para los becarios que iluminara las posibilidades de mantener abiertas
relaciones significativas y fructíferas. En Londres, practicamos una conversación de 90 minutos en
la que nos pedimos unos a otros que explicáramos, lentamente y con claridad, nuestra experiencia
de los días, semanas y meses posteriores al 7 de octubre, aclarando cómo la nueva información y
los encuentros con otras personas habían influido en nuestra relación con el cambio global que se
estaba produciendo.

El tercer elemento rector fue que, dada nuestra audiencia de académicos en los inicios de su
carrera y jóvenes líderes comunitarios, era beneficioso no solo modelar una interacción positiva y
compartir herramientas prácticas, sino también discutir marcos teóricos que han sido significativos
para cada uno de nosotros y que han sentado las bases para nuestro compromiso y nuestra
reflexión personales. Por lo tanto, trabajamos como facilitadores en la presentación de un
elemento teórico que respaldara nuestra visión de la conexión interreligiosa en este momento de
crisis.

Implementación del retiro y del taller

El retiro anual de la GINGKO Interfaith Fellowship de 2024 tuvo lugar en El Cairo y Anafora,
Egipto, del 16 al 20 de septiembre de 2024. El taller que presentamos en este estudio de caso
tuvo lugar los días 18 y 19 de septiembre. La Fundación GINGKO estructuró el retiro en dos
partes principales: en primer lugar, una jornada de visitas significativas en El Cairo el 16 de
septiembre, seguida de una jornada de reflexión en grupo en Anafora el 17 de septiembre; y, en
segundo lugar, los dos días de nuestro taller sobre el diálogo interreligioso en tiempos de crisis en
Anafora.

Además de nosotros tres, el grupo estaba formado por doce becarios, la mayoría de los cuales
eran musulmanes, seguidos en número por varios cristianos y un judío. También tuvimos la suerte
de contar con la participación de los dirigentes de la Fundación GINGKO, así como de Julie
Siddiqi, una activista interreligiosa musulmana del Reino Unido.

Visitas a lugares significativos y reflexiones

El primer día en El Cairo (16 de septiembre) se dedicó a visitar lugares de culto y lugares
significativos para cada una de las tres tradiciones religiosas representadas en el grupo de
becarios. La mañana comenzó con visitas a la sinagoga Ben Ezra, conocida por sus tradicional
relación con los personajes bíblicos Moisés y Esdras, así como por el importante descubrimiento
moderno de la Geniza de El Cairo; a la iglesia de San Sergio y San Baco, conocida por ser una
parada de la Sagrada Familia en su huida a Egipto, y a la Iglesia Colgante, una hermosa y
singular iglesia copta. Se podría decir que empezamos siguiendo los pasos de Moisés y Jesús.

El día continuó con visitas a importantes lugares musulmanes, incluyendo el Mausoleo de Al-Salih
Najm ad-Din Ayyub y la mezquita de Al-Azhar. Al-Azhar es la institución de origen de muchos de

Copyright JCRelations 3 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

los becarios, por lo que esa visita fue particularmente significativa, ya que incluyó una introducción
guiada y la oportunidad de realizar u observar la oración de la tarde. Cada uno de estos lugares
representaba, a su vez, la historia multicultural y multirreligiosa de El Cairo, un lugar donde las tres
tradiciones han florecido y han construido un importante legado intelectual y espiritual. Explorar
estos legados preparó a los becarios para el encuentro con el otro que les pediríamos en los días
venideros.

En el segundo día (17 de septiembre), el grupo viajó a Anafora, un centro de retiro y granja de 127
acres (aproximadamente 51 hectáreas), que es un proyecto del obispo Thomas de la Eparquía
Ortodoxa Copta de El-Qussia y Mair, en el Alto Egipto. Esa tarde, la directora general de GINGKO,
la Dra. Barbara Schwepcke, y Julie Siddiqi dirigieron al grupo en un taller titulado «Manifestaciones
de fe: comprender al Otro religioso a través de la reflexión sobre sus expresiones artísticas». El
objetivo del taller desarrollado por la Dra. Schwepcke era compartir y promover el diálogo
interreligioso mediante una reflexión respetuosa sobre los acontecimientos, las acciones o los
objetos de fe que los becarios habían identificado durante las visitas del día anterior a los diversos
lugares. El día terminó con un ejercicio de contemplación dirigido por la Dra. Schwepcke, en el
que cada persona trazó su propio laberinto en una hoja mientras reflexionaba sobre cuestiones
personales. Estos ejercicios de reflexión y contemplación ayudaron a los becarios a mirar hacia su
interior y desarrollar la autoconciencia que sería necesaria para el profundo trabajo de diálogo que
les íbamos a pedir.

Anafora resultó ser un lugar ideal para el tipo de trabajo que queríamos realizar. El centro es
grande, con salas de conferencias, casas de huéspedes, aulas, dos iglesias y un anfiteatro, pero
está aislado en el desierto, a las afueras de El Cairo. Veinte hermanas religiosas coptas ortodoxas
y una novicia que viven en un monasterio en el recinto gestionan el centro, ofreciendo hospitalidad
y formación, junto con algunos laicos y dos sacerdotes coptos ortodoxos. El ambiente alejado y de
oración del monasterio era propicio para la experiencia que estábamos construyendo.
Planeábamos pasar los dos días siguientes discutiendo sobre el conflicto y específicamente sobre
el conflicto actual en Oriente Medio, y los enfoques que podríamos utilizar para navegar por estos
tiempos difíciles. Por lo tanto, un lugar donde pudiéramos realmente construir nuestra pequeña
comunidad, conocernos unos a otros y crecer en confianza mutua y amistad, era extremadamente
útil. Queríamos fomentar el tipo de intimidad y crecimiento espiritual que se cultiva mejor sin
distracciones.

Taller de diálogo: escucha activa y narrativas personales

Durante el tercer y cuarto día, realizamos el taller «Diálogo interreligioso en tiempos de crisis». El
objetivo era guiar a los becarios a través de un proceso que (1) los entrenara en una escucha
activa, (2) modelara para ellos una conversación difícil, (3) les ofreciera una base teórica para esa
conversación, (4) los alentara a mantener una conversación similar y, por último, (5) les pidiera
que reflexionaran sobre estas habilidades como una forma de avanzar y llevarse a casa lo que
habían aprendido.

Comenzamos presentando a los becarios un ejercicio de escucha activa basado en una
herramienta que Ben y Elena habían practicado como becarios de KAICIID. Tras compartir
algunos consejos y reflexiones sobre la importancia y los beneficios de escuchar en el diálogo y
en toda relación, dividimos a los becarios en grupos de cuatro. En cada grupo, los becarios se
turnaron para contar una historia sobre una situación difícil, mientras que los otros tres debían
centrar su escucha activa en los hechos de la historia, los sentimientos del narrador al contarla o
los valores expresados en ella. Debían hacerlo sin tomar notas, concentrando toda su atención
únicamente en el narrador. A continuación, cada uno de ellos compartió sus reflexiones sobre lo
que había oído con el narrador.

Copyright JCRelations 4 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

Los participantes señalaron que el trabajo creó un vínculo fuerte e íntimo en su grupo privado.
Aprendieron que, según sus historias personales, cada uno de ellos tenía un barómetro diferente
para determinar qué se consideraba una situación difícil. También les sorprendió lo mucho que se
podía comunicar en un breve ejercicio cuando realmente escuchaban y eran escuchados. En
general, la experiencia fue muy positiva, y esta primera sesión sentó las bases para
conversaciones posteriores.

A continuación, remodelamos la conversación sobre el conflicto a través de relatos personales que
habíamos preparado durante nuestras sesiones en Londres unos meses antes. Como se
demostró en el ejercicio anterior, contar historias personales es una herramienta para ir más allá
de las opiniones o posiciones, invitando a una relación basada en la empatía y la vulnerabilidad.
Es muy útil como punto de partida para una conversación que trascienda las diferencias, incluso
cuando esas diferencias provocan un fuerte contraste de sufrimientos. Esperábamos que
mostrarnos nosotros —como los organizadores judíos, cristianos y musulmanes— manteniendo una
conversación verdaderamente dialógica pudiera ser una fuente de inspiración para los becarios
sobre lo que era posible en sus propios diálogos. Los becarios respondieron positivamente a lo
que habíamos modelado y destacaron las profundas relaciones que parecían posibilitar un
encuentro tan honesto y abierto.

Taller de diálogo: marcos teóricos

Nuestra última sesión del tercer día nos brindó la oportunidad de compartir con los becarios, en su
mayoría académicos, los marcos teóricos personales que estructuraron nuestro pensamiento
sobre cómo abordar el diálogo en tiempos difíciles. De esta manera, esperábamos incitar a los
becarios a pensar tanto teórica como prácticamente sobre los desafíos que todos enfrentamos.
Los marcos teóricos nos permiten basar nuestra práctica en nuestros valores. Si bien nuestras
prácticas pueden evolucionar para adaptarse a las realidades del momento, basar esas prácticas
en la teoría nos permite mantener una fuerte conexión con los valores que orientan nuestro
pensamiento.

Benjamin Kamine enmarcó sus reflexiones en el poder de abordar la dignidad humana individual a
través de textos judíos clásicos. Las interpretaciones rabínicas de Levítico 19,18, que nos exhorta
a amar a nuestro prójimo como a nosotros mismos, abren la puerta al reconocimiento del poder de
la dignidad humana individual. Si logramos valorar cada vida humana como algo necesario,
independientemente del daño que pueda causar, entonces encontraremos el camino hacia un
compromiso compasivo más allá de las diferencias. Como afirma la fuente rabínica clásica Avot de
Rabí Natán:

«Amarás a tu prójimo como a ti mismo» fue dicho con un juramento: «Yo soy el Señor».
¿Por qué? Porque yo, el Señor, lo creé.[5]

Uno está obligado a amar a su prójimo porque Dios lo creó. No hay excepciones a esta regla.
Como individuos, cada uno es una creación específica de Dios. De hecho, nuestra diversidad es la
gloria de Dios. Como explica la Mishná Sanedrín, esta es la razón por la que todos descendemos
de un solo ser, aunque parezcamos diferentes y distintos:

Para proclamar la grandeza del Santo. Los seres humanos acuñan muchas monedas con
un solo sello y todas son iguales. El Santo marcó a cada ser humano con el sello de Adán,
pero ninguno es igual a otro.[6]

Pero esta idea por sí sola no basta para responder plenamente al impulso humano. Amar es una

Copyright JCRelations 5 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

acción, pero el dolor puede permitirnos justificar el abandono de esa acción. Esta es la verdadera
razón de Levítico 19,18. Como dice Rabí Akiva en Génesis Rabbah, el mandato de amar al
prójimo como a uno mismo es necesario para que nadie diga: «Si yo estoy deshonrado, que mi
prójimo sea deshonrado conmigo; si yo estoy maldito, que mi prójimo sea maldito conmigo».[7] No
solo debemos tratar a los demás como queremos que nos traten a nosotros, sino que también
debemos resistirnos al impulso humano de arrastrar a los demás con nosotros cuando sufrimos.
Debemos resistirnos a caer en la mezquindad y el tribalismo.

El gran comentarista rabínico del siglo XIX, el rabino Samson Raphael Hirsch, propuso una forma
de pensar sobre la dignidad humana individual que entrelazaba estas ideas en una declaración
ética:

Imagina por un momento que todos tus semejantes, a quienes Dios ha puesto a tu lado,
han desaparecido y que estás solo en la tierra desolada. ¿Cómo sería tu existencia, qué
placer podrías tener? Más aún, ¿qué sería de tu misión si no fueras capaz de amar y hacer
el bien? ... estás destinado a apoyar, sostener, consolar, instruir, nutrir, hacer feliz,
revitalizar, y no tendrías a nadie a quien ofrecerle todo eso. ¿Y no ves que solamente en
asociación con la humanidad en su conjunto Dios dota a tu trabajo de permanencia? La
humanidad asume el trabajo de cada individuo y, al ser inmortal, se convierte en su
heredera.[8]

Hirsch aclara que el amor es una acción, no un sentimiento, y que debemos esa acción a todos
los seres humanos con los que nos encontramos, pase lo que pase, porque son seres humanos.
Además, la individualidad de cada ser humano es su contribución a la humanidad. Cada vida
perdida nos disminuye a todos. Al reconocer el dolor de esa disminución y tomar en serio el
interés personal de cada persona en ese dolor, podemos fortalecernos contra el instinto del
pensamiento tribal, que prioriza a algunos individuos sobre otros.

Mohammed Gamal Abdelnour utilizó la mentalidad global, en contraposición a la mentalidad tribal,
como un marco teórico que puede ayudarnos a sentar las bases para un futuro compartido. A
continuación, se exponen brevemente las características de cada mentalidad y su posible impacto
en el ámbito de las relaciones interreligiosas.

La mentalidad tribal prioriza la lealtad y la identidad dentro de un grupo específico, generalmente a
expensas de la autorreflexión y la conexión con otros. Se desarrolla con los siguientes elementos:

Estereotipos: un estereotipo reduce la complejidad de una persona a un solo rasgo,
socavando su humanidad.
Trauma elegido: acontecimientos históricos como el Holocausto, la Nakba y la crucifixión
de Jesús se convierten en fundacionales para la identidad grupal. El concepto de
transmisión transgeneracional del trauma de Vamik Volkan muestra cómo el dolor y la
humillación no resueltos pueden perpetuar el conflicto.
Recuerdos de un futuro temido: temores imaginarios de un daño futuro, cuando están
cargados de emociones, pueden parecer tan reales como las experiencias pasadas. Estos
“recuerdos” refuerzan la desconfianza y la hostilidad, arrastrando a los grupos a lo que
podría denominarse el “efecto tribu”.

La transición de una mentalidad tribal a una mentalidad global implica los siguientes elementos:

Autorreflexión: la autorreflexión interrumpe las reacciones automáticas, como la actitud
defensiva, al ayudar a las personas a entender qué impulsa sus emociones.
Conexión: conectar con los demás fomenta la empatía al desafiar los estereotipos, lo que
permite a las personas ver toda la complejidad de los demás. Como lo destacan las

Copyright JCRelations 6 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

investigaciones de Susan Fiske y Steven Neuberg, romper el ciclo del sesgo de
confirmación —en el que se da prioridad a las evidencias que refuerzan los estereotipos y
se descartan las evidencias contradictorias— requiere un esfuerzo consciente por ver a los
demás como seres multidimensionales.
Adoptar principios universales: las enseñanzas religiosas del judaísmo, del cristianismo y
del islam suelen promover valores universales como la compasión, la justicia y la dignidad
de todas las personas. Destacar estos principios compartidos puede contrarrestar la
exclusividad tribal.
Equilibrar las conexiones tribales y globales: las conexiones tribales no son
intrínsecamente perjudiciales: ofrecen un sentido de pertenencia y significado. Sin
embargo, cuando la lealtad a la tribu prevalece sobre las consideraciones éticas y
universales, se vuelve peligrosa. Una mentalidad global no borra las identidades tribales,
sino que las sitúa dentro de un marco más amplio en el que priman la interdependencia y
la coexistencia. Este cambio reduce la posibilidad de conflictos interreligiosos y promueve
un mundo en el que la cooperación y la paz se convierten en la norma.

Elena Dini se centró en el tema de las expectativas sobre los demás que aportamos al proceso de
diálogo. Los acontecimientos del 7 de octubre elevaron las expectativas que las personas tenían
unas de otras. Las expectativas provenían de fuentes muy diversas y a menudo se formulaban
como exigencias. Cada expectativa articulada por un actor diferente podía contradecir las
expectativas de otra parte. Por ejemplo, se le puede pedir a alguien que condene a la otra parte,
que tome partido, que acepte, justifique o apoye acciones que impliquen violencia o que controle
cierto tipo de lenguaje. Con una simple búsqueda en Google, nos damos cuenta de que la palabra
«expectativa» puede referirse a las expectativas que uno puede tener sobre los demás o sobre
uno mismo. En cualquier caso, llevamos las expectativas al contexto de toda relación. Las
expectativas que tenemos al iniciar un diálogo pueden afectar de manera perturbadora el valor
que le atribuimos a nuestro interlocutor. Esto puede provocar un cambio negativo en las
percepciones y las acciones. La trayectoria de tales expectativas lo puede llevar a uno a devaluar
la relación y, eventualmente, a la expareja o incluso al amigo. Esto también puede tomar la forma
de un prejuicio generalizado contra toda la comunidad a la que pertenece la otra persona.

Elena habló sobre el impacto de las expectativas posteriores al 7 de octubre en el contexto de la
Iglesia Católica, a la que pertenece. Señaló que las respuestas a algunas declaraciones de los
líderes de la Iglesia en las que se invocaba la paz, la liberación de los rehenes y un inmediato alto
el fuego no siempre fueron positivas. Las expectativas formuladas por los interlocutores sobre la
postura que debe adoptar la comunidad católica o lo que debería hacer (lo mismo se aplica a
todas las comunidades) se han convertido en algo habitual desde el 7 de octubre. Reflexionando
sobre la petición o la necesidad de posicionarse, el cardenal Pierbattista Pizzaballa, patriarca
latino de Jerusalén, expresó recientemente estas ideas en un artículo que publicó en mayo de
2024:

No podemos permanecer en silencio ante la injusticia ni invitar a una vida tranquila y
desapegada. Pero la opción preferencial por los pobres y los débiles no nos convierte en
un partido político. Tomar partido, como a menudo se nos pide, no puede significar formar
parte de una confrontación, sino que debe traducirse siempre en palabras y acciones en
favor de quienes sufren y gimen, y no en consignas y condenas contra nadie.[9]

Todas las comunidades pueden ver cómo las expectativas influyen negativamente en nuestras
relaciones en momentos de conflicto. Sin embargo, Elena señaló algunas formas en las que se
puede invertir positivamente en las expectativas como una manera de construir relaciones más
saludables en lugar de una mayor división. Esto requiere escuchar las expectativas del otro y
reconocer también las expectativas que uno mismo aporta a la mesa. Liderar con énfasis en la
verdad, la justicia y el perdón puede reunir a todos en la misma mesa, conscientes de que,

Copyright JCRelations 7 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

aunque las expectativas tienen una fuerte dimensión vertical descendente, por las declaraciones
de los líderes y las percepciones sociales, también hay un importante aspecto ascendente, en el
que podemos confiar positivamente en las amistades cercanas y las relaciones existentes.

En la tarde de ese tercer día, los ministros cristianos anglicanos celebraron la eucaristía, a la que
todos fueron invitados. Esto dio inicio a un modelo de intercambio espiritual, que se analizará más
adelante.

Taller de diálogo: abordar el conflicto

Para el segundo día del taller, nuestro plan inicial era dividir a los participantes en varios grupos
pequeños para usar las herramientas que habíamos dado el día anterior y hablar sobre el conflicto
y las respuestas al 7 de octubre. Pero, justo antes de llegar a El Cairo, nos enteramos de que
varios becarios judíos no podrían venir por problemas de seguridad. Como resultado, solo nos
quedaron dos participantes judíos: Benjamin y otro becario judío. Eran muy pocos para llevar a
cabo nuestro plan inicial.

Al considerar otras opciones, se nos ocurrió una idea. Benjamin y Elena acababan de regresar de
una conferencia en la que se había realizado una mesa redonda presentada por un israelí y un
palestino, quienes compartieron sus narrativas personales sobre el conflicto y sus reflexiones
sobre la construcción de nuevas conversaciones dialógicas tras los acontecimientos del 7 de
octubre. Ambos eran miembros del personal del Rossing Center for Education and Dialogue, una
organización interreligiosa con sede en Jerusalén que trabaja para promover mejores relaciones
entre judíos, cristianos y musulmanes en la región y para lograr una sociedad compartida en
Israel/Palestina.[10] Su presentación conmovió profundamente y pensamos que podría ser
beneficioso para el grupo escuchar a israelíes y palestinos que habían logrado mantener abiertas
sus líneas de comunicación durante la crisis. Nos pusimos en contacto con el equipo
multirreligioso del Centro Rossing y les preguntamos si podrían organizar una mesa redonda
similar en zoom para nosotros, con la participación de una voz israelí y una palestina, y les
sugerimos algunos colegas específicos del centro que Benjamin y Elena consideraban que
conectarían bien con los becarios: un judío israelí y un cristiano palestino. A pesar de la poca
antelación, el Centro Rossing aceptó organizar la mesa redonda.

Durante la sesión, el ambiente en la sala se volvió bastante tenso. Durante la pausa para el café,
hablamos con varios becarios para comprender su fuerte malestar. Ellos expresaron su
insatisfacción con un panel de debate sobre el conflicto en el que no se había incluido una voz
musulmana ni una voz gazatí. Además, debido al formato en línea y a la falta de interacción previa
con los ponentes del Centro Rossing, parte de lo que compartió el panel no fue recibido en su
totalidad por los becarios, que perdieron información fundamental sobre el centro y su excepcional
trayectoria como institución de diálogo. Las dificultades técnicas también impidieron que el
personal del Centro Rossing pudiera ver u oír a los becarios, lo que hizo casi imposible formular
preguntas e interactuar con el público. Todo ello dificultó mucho más el establecimiento de una
conversación fluida.

Después de escuchar las preocupaciones de los becarios y su pedido de incluir otras narrativas,
nuestro pequeño equipo organizador se reunió rápidamente con los responsables de GINGKO y
decidió replantear el tiempo que aún teníamos disponible. Como equipo, decidimos abrir el debate
y dar espacio a las narrativas personales de los becarios sobre la situación actual. Habíamos
planeado este tipo de debate abierto para más tarde, después de pasar más tiempo con el equipo
del Centro Rossing. Según lo previsto inicialmente, habría sido más limitado, pero estaba claro
que algunos de los becarios se sentían poco representados y poco escuchados en nuestro
diálogo. Esto exigía una solución.

Copyright JCRelations 8 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

El replanteo y la reprogramación a la luz de lo que escuchamos de los becarios definitivamente
resultó ser la decisión correcta. Una sesión en línea con ponentes externos (con todos los
desafíos técnicos causados por la falta de una conexión a internet estable) sobre un tema tan
controvertido para un grupo internacional multirreligioso fue una decisión fallida. Simplemente no
había sustituto para el tipo de confianza que habíamos construido a través de los ejercicios de los
días anteriores. Habíamos logrado empezar a crear un espacio seguro con las personas que
teníamos en la sala, y la incorporación demasiado rápida de otras personas de forma remota era,
con razón, un desafío. No obstante, las reacciones intensas y sinceras de los becarios nos
permitieron mejorar nuestra conversación. De hecho, su disposición a expresar su descontento en
vez de retirarse de toda la experiencia ya era una señal de que habíamos logrado crear un
espacio para el diálogo honesto. Al abrir aún más la conversación en respuesta a su dolor,
hicimos posible que nos conmoviera más profundamente el sufrimiento de los demás y logramos,
seguramente, un intercambio aún más sincero que el que hubiéramos tenido de otra manera en el
cuarto día del retiro del grupo.

Decidimos dejar un espacio de silencio durante el tiempo que quedaba antes del almuerzo, para
que todos tuvieran tiempo de digerir la experiencia del panel de la mañana. Después del
almuerzo, invitamos a todos a volver a la sala, preparados para compartir con el grupo sus propias
narrativas y expresar sus propias dificultades con el conflicto. Y esa preparación vino con una
promesa complementaria: una escucha sin reservas, empática y activa por parte de los demás
miembros del grupo. Todos tendrían la oportunidad de compartir. Y todos se comprometerían a
escuchar con atención.

Este fue un momento bendecido. Nos llevó tres horas escuchar a todos los miembros del grupo.
Tres horas de concentración, atención y presencia. Gracias a los ejercicios que ya habíamos
realizado sobre la escucha activa y las narrativas personales, todos estaban abiertos y dispuestos
a dar el siguiente paso, a compartir y a escuchar. No esperábamos poner a prueba estas
herramientas tan rápidamente. La franqueza y la empatía en esta conversación demostraron que
las personas son realmente capaces de estar a la altura de las circunstancias.

Taller de diálogo: intercambio espiritual

Tras esta sesión tan intensa, se invitó a todos los becarios a reunirse para realizar dos prácticas
espirituales: la oración judía de la tarde y la oración musulmana del atardecer. Los becarios judíos
y musulmanes explicaron ante el grupo el profundo significado que estas prácticas tienen para
quienes las realizan. Y a continuación, tras cada práctica, realizada por los becarios judíos y
musulmanes respectivamente, hubo una sesión de preguntas y respuestas con los becarios. Al
igual que con la celebración eucarística cristiana de la noche anterior, estos momentos de
intercambio espiritual les brindaron a los becarios otra oportunidad para ir más allá de un
encuentro intelectual. Los becarios que realizaron las prácticas lo hicieron con total autenticidad y
franqueza, como si compartieran una narrativa personal. Y los becarios que observaban las
prácticas lo hicieron con una participación consciente y atenta, como si participaran de un ejercicio
de escucha activa. Utilizando estas herramientas, los becarios se encontraron cara a cara con la
forma en que los demás saludan a Dios, un recordatorio de lo que nos une a todos. Fue un cierre
adecuado para un día desafiante.

Conclusiones

La experiencia en El Cairo y Anafora fue realmente significativa para todos nosotros. Como
organizadores, nos comprometimos firmemente con ella porque era una oportunidad increíble
para reunir a personas con experiencia, de diferentes tradiciones religiosas y puntos de vista, que
estaban interesadas en el diálogo y el encuentro con respecto al conflicto en curso. Tuvimos la
enorme suerte de contar con el apoyo de la Fundación GINGKO, que creyó en este proyecto y

Copyright JCRelations 9 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

confió en nuestra propuesta.

Otro elemento importante fue la composición de nuestro equipo organizador, que no fue un factor
secundario en cuanto al origen de la idea. Ya habíamos trabajado juntos y confiábamos los unos
en los otros. Esa fue la razón por la que, en un momento especialmente complejo, nos pusimos en
contacto espontáneamente. Nuestra profunda confianza y nuestra trayectoria profesional fueron
factores fundamentales que nos permitieron desarrollar este proyecto y ponerlo en práctica.
Además, nuestro trabajo previo en Londres sentó las bases para obtener resultados más sólidos.
En efecto, cuando nos vimos en la necesidad de replantearnos la dinámica y las sesiones de
trabajo, el hecho de que ya estuviéramos «amoldados» nos permitió hacerlo con un espíritu de
colaboración y comprensión.

A pesar de estas ventajas, el taller planteó dos desafíos importantes.

Anticipar los marcos de referencia de los otros: al menos dos de nosotros, miembros del
equipo directivo, conocíamos mejor el contexto y los argumentos relacionados con este
tema en el marco de Europa/Norteamérica e Israel/Palestina, pero ignorábamos los
sentimientos, las reacciones, la historia más amplia y las conexiones personales con el
conflicto que nuestros compañeros egipcios aportaron a la conversación. Una respuesta
importante fue que el hecho de enmarcar la discusión en torno al 7 de octubre de 2023 no
encontró eco: «Ustedes diseñaron la conversación a partir del 7 de octubre, pero para mí,
para nosotros, el trauma y el conflicto no comenzaron en ese momento, sino décadas
antes. Por lo tanto, si tenemos que hablar de ello, no podemos empezar por ahí».
Ausencia de voces relevantes: no contribuyó a la cohesión del grupo que hubiéramos
invitado a interlocutores externos de Israel/Palestina a una sesión en línea sin incluir a
ningún ponente musulmán. Este problema se vio agravado, naturalmente, por una
conexión a Internet inestable, que dificultó que los asistentes escucharan con atención a
los ponentes que pudimos incluir. Abordar la ausencia de voces relevantes requirió más
cuidado en la planificación de la sesión. Irónicamente, la invitación a nuestros participantes
en línea se extendió a último momento, como respuesta a nuestras preocupaciones sobre
el reducido número de voces judías en el grupo. Inicialmente había más becarios judíos,
pero viajar a Egipto les planteaba importantes problemas de seguridad, lo que provocó que
algunos de ellos se retiraran antes del encuentro. Al intentar resolver un problema,
habíamos creado otro.

Afortunadamente, ambos desafíos llevaron a los becarios a expresar su inquietud, lo que nos dio
la oportunidad de replantearnos el formato y proponer nuevos arreglos. Podemos decir que esto
nos brindó finalmente la oportunidad de profundizar en la conversación. Agradecemos la
franqueza y la sinceridad de los becarios en ese momento. 

También introdujimos algunos elementos exitosos en el diseño del taller que fueron muy
productivos y permitieron que el grupo creciera en confianza mutua y estuviera en mejores
condiciones de abordar conversaciones más difíciles cuando surgieran:

Ejercicios de escucha activa y narrativa personal: centrarse en la escucha activa y
preparar al grupo para presentar la propia narrativa personal ayudó a los becarios a
desarrollar habilidades que son esenciales en cualquier entorno de diálogo. De hecho,
ambos ejercicios se adaptaron de otros talleres de diálogo en los que habían participado
los facilitadores, ya que son técnicas comunes, pero importantes.
Intercambio espiritual: tener un espacio para compartir experiencias espirituales a través
de una introducción y la asistencia guiada a los momentos de práctica religiosa de cada
uno fue igualmente importante para construir el espíritu del grupo. Si bien la escucha
activa y las narrativas personales pueden considerarse más bien herramientas para el
diálogo, el tiempo dedicado a la acogida espiritual nos permitió a todos compartir no solo

Copyright JCRelations 10 / 11



Lo personal antes y después de lo político. Estudio de caso de una metodología de diálogo para situaciones de
crisis

un intercambio académico o personal, sino también un espacio de encuentro con lo Divino.
Esta dimensión no suele formar parte del diálogo interreligioso en los círculos académicos
o profesionales, y nosotros tres sentimos que era un elemento fundamental que debía
añadirse a nuestra experiencia. Estábamos allí como judíos, cristianos y musulmanes, y la
expresión de la fe de cada uno de los participantes tiene un enorme potencial para abrir un
sentido de comunidad. Demuestra la voluntad de dar y recibir del otro como criaturas que
adoran al mismo Dios. Es un reconocimiento de humanidad compartida. Los tres
momentos de intercambio espiritual (la tarde del tercer día y después de la última sesión)
nos permitieron cambiar el lenguaje y el ambiente en momentos críticos del crecimiento del
grupo. Esto acercó más a los miembros del grupo.

En síntesis, la combinación de una preparación minuciosa y una gran agilidad en la facilitación nos
permitió llevar a cabo el taller con éxito, como estaba previsto, y superar los desafíos que fueron
apareciendo. Sin duda, esta no será nuestra última colaboración de este tipo, y esperamos con
interés futuros proyectos conjuntos que puedan aprovechar lo aprendido en este proceso.

[1] Los autores desean agradecer a los directivos y al personal de GINGKO por su apoyo financiero, administrativo, intelectual y emocional a este trabajo.
Para mayor información sobre la GINGKO Foundation, véase https://www.gingko.org.uk.
[2] GINKO Foundation website, “About Us,” https://www.gingko.org.uk/contact-us.
[3] Las dos áreas están definidas en la website de la GINGKO Foundation: https://www.gingko.org.uk/contact-us.
[4] GINKO Foundation website, “Interfaith Fellowship,” https://www.gingko.org.uk/projects.
[5] Avot d’Rabbi Natan A 16 (Menahem Kister, Avot de-Rabbi Natan: Mahadurat Sh. Z. Schechter [New York: Jewish Theological Seminary of America,
1997], 64).
[6] Mishnah Sanhedrin 4, 5.
[7] Genesis Rabbah 24, 7.
[8] Samson Raphael Hirsch, Horeb: A Philosophy of Jewish Laws and Observances, vol. 1, trans. I. Grunfeld (London: Soncino Press, 1962), 53.
[9] Cardenal Pierbattista Pizzaballa, “Characteristics and Criteria for a Pastoral Care of Peace”, 7 de mayo
de 2024, https://www.lpj.org/en/latin-patriarch-of-jerusalem/documents/speeches/caratterie-criteri-per-una-pastorale-della-pace.
[10] Rossing Center for Education and Dialogue, “About the Rossing Center”, https://rossingcenter.org/about/?one.

Elena Dini es una especialista en diálogo interreligioso y comunicación, y estudiante de doctorado
en la Pontificia Universidad Gregoriana de Roma. 

Benjamin Kamine es director asociado del Centro Milstein para el Diálogo Interreligioso del
Seminario Teológico Judío de América, donde es doctorando. 

Dr. Mohammed Gamal Abdelnour es miembro del profesorado de la Universidad Al-Azhar en
Egipto e investigador de la Universidad de York en el Reino Unido. 

Fuente: Ecumenical Revue, Volume 76, Issue 5, p. 528-541, diciembre de 2024 
https://doi.org/10.1111/erev.12889. 

Traducción del inglés: Silvia Kot

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Copyright JCRelations 11 / 11

https://www.gingko.org.uk
https://www.gingko.org.uk/contact-us
https://www.gingko.org.uk/contact-us
https://www.gingko.org.uk/projects
https://www.lpj.org/en/latin-patriarch-of-jerusalem/documents/speeches/caratterie-criteri-per-una-pastorale-della-pace
https://rossingcenter.org/about/?one
https://doi.org/10.1111/erev.12889
https://www.jcrelations.net/article/the-personal-before-and-after-the-political-case-study-of-a-dialogue-methodology-for-crisis.html
http://www.tcpdf.org

