
Jewish-Christian Relations

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

Acontecimientos que nos conmueven profundamente.
Llamamiento de cristianos y judíos por una palabra de
discernimiento y de paz
01.02.2026 | Miembros de comunidades judías y cristianas

La siguiente declaración, escrita por un grupo de personas comprometidas en el diálogo
entre judíos y cristianos, llama al discernimiento y a los matices en el discurso y el análisis
de los cristianos sobre la situación en Israel desde el 7 de octubre de 2023.

Declaración de miembros de comunidades judías y cristianas
15 de enero de 2026

Al inicio de este nuevo año civil, cuando la situación en Israel parece atravesar una pausa —que,
sin embargo, sigue siendo preocupante en muchos aspectos—, consideramos necesario ofrecer
algunas reflexiones sobre los discursos y análisis que han circulado y continúan circulando en
torno a este conflicto.

Nosotros, miembros de comunidades judías y cristianas, que vivimos en Israel o en otros lugares,
expresamos nuestra profunda conmoción y nuestra compasión ante el sufrimiento humano
causado por las masacres del 7 de octubre de 2023 y por la violencia que posteriormente se
desplegó en la región, afectando gravemente tanto a las poblaciones judías como palestinas.
Condenamos las violencias terroristas indiscriminadas dirigidas contra la población civil —mujeres y
niños— con independencia de quiénes sean sus autores. A este sufrimiento se añade hoy su
instrumentalización con fines ideológicos, que confunde y obstaculiza el discernimiento. El hecho
de que estos relatos encuentren eco incluso en algunos ámbitos cristianos nos preocupa
profundamente y nos lleva a considerar necesario alzar la voz.

Hablamos en conciencia, con gravedad y responsabilidad. Este sufrimiento nos afecta, nos
interpela y nos compromete moralmente. Exige palabras justas, pero también una vigilancia
reforzada en la manera misma de hablar, pues todo discurso religioso puede abrir caminos de
sanación o, por el contrario, profundizar las heridas. Es precisamente en nombre de esta
exigencia moral que no podemos permanecer en silencio. Las tradiciones judía y cristiana
enseñan que la verdad exige humildad, es decir, el reconocimiento de nuestros límites, de
nuestros puntos ciegos y de nuestra incapacidad para abarcar por nosotros mismos toda la
complejidad de la realidad.

Nos inquieta especialmente el uso reiterado del término genocidio, incluso en medios y contextos
cristianos, como acusación definitiva contra Israel. Tal calificación compromete tanto nuestra
conciencia moral como nuestra responsabilidad colectiva, y debe ser abordada con rigor y
discernimiento, a fin de prevenir abusos o manipulaciones, proteger la memoria de las víctimas
reales y evitar la banalización de un término que, de lo contrario, acabaría privando a las víctimas
de una protección efectiva. La prudencia exige, por tanto, no convertir una acusación grave en una
certeza absoluta ni instrumentalizarla como si se tratara de un eslogan fácil y simplificador, pues
confundir la indignación moral con la calificación jurídica debilita tanto la justicia como la
credibilidad del derecho y de la palabra religiosa.

Copyright JCRelations 1 / 4



Acontecimientos que nos conmueven profundamente. Llamamiento de cristianos y judíos por una palabra de
discernimiento y de paz

Nos alarma asimismo que se esencialice el sionismo, el Estado de Israel y, por extensión, a los
judíos en general, presentándolos como intrínsecamente coloniales, racistas o criminales. Tal
enfoque se niega a reconocer la pluralidad de historias, experiencias y conciencias. Del mismo
modo, dentro de la sociedad israelí —incluidas las comunidades cristianas del país— muchos se
consideran parte integrante de Israel y participan plenamente en la vida del Estado. Estas
realidades, a menudo invisibilizadas, recuerdan que ningún pueblo puede reducirse a una sola voz
ni a una postura única. Para muchos de nosotros, judíos y cristianos vinculados a Israel, el
sionismo abarca relatos múltiples, a veces contradictorios, marcados por el exilio, las
persecuciones, la Shoá, la búsqueda de refugio, pero también por aspiraciones diversas a la
seguridad, la justicia y la paz. Reducir esta pluralidad a una única ideología del mal equivale a
negar trayectorias humanas complejas y a hacer imposible cualquier diálogo.

Resulta esencial recordar que la Iglesia católica, a través de la Santa Sede, ha reconocido
explícitamente el vínculo histórico y ancestral del pueblo judío con la Tierra de Israel. Este
reconocimiento se fundamenta, en particular, en la declaración Nostra Aetate del Concilio
Vaticano II, que rechaza toda teología de la sustitución y afirma la permanencia del pueblo judío
en la historia de la salvación. En el plano político, ello condujo de manera coherente al
reconocimiento diplomático del Estado de Israel en 1993, constituyendo el reconocimiento político
de la soberanía recuperada del pueblo judío sobre su tierra, proclamada en 1948 y validada por la
comunidad internacional mediante su admisión en las Naciones Unidas. Bajo los pontificados
sucesivos de Juan Pablo II, Benedicto XVI y Francisco, la Santa Sede ha reiterado que el pueblo
judío no es un pueblo extranjero ni colonial en esta tierra, sino que mantiene con ella un vínculo
histórico profundo, independiente de cualquier evaluación crítica de las políticas de un gobierno
concreto. Recordar esto no implica negar ninguna injusticia sufrida por otras poblaciones, sino que
responde a un discernimiento fiel a la verdad histórica y a los fundamentos del diálogo
judeocristiano.

Al examinar los acontecimientos actuales, es esencial no dejarse arrastrar por la emoción
provocada por las imágenes y los relatos, sino ejercer un discernimiento atento y mantener una
humildad constante, sin reducir la complejidad humana e histórica a una oposición rígida y
maniquea entre opresores y oprimidos. Reconocer la complejidad de la situación no equivale a
desentenderse, sino a rechazar todo compromiso simplista o reductivo. La simplificación congela
identidades, estereotipa a los grupos y encierra a los pueblos en papeles fijos. La verdad sobre el
terreno es siempre plural y matizada. La caridad, el amor y la compasión hacia todos deben guiar
nuestra palabra y nuestra crítica, garantizando la defensa de la dignidad de todas las poblaciones
sin borrar a ninguna de ellas.

Es particularmente importante evitar la confusión de registros distintos —material, político, histórico
y teológico— que obedecen a lógicas diferentes y que pueden entrar en tensión cuando se habla
de la Tierra de Israel. La cuestión no se reduce a determinar quién estuvo allí primero. El relato
bíblico subraya claramente que la tierra de Canaán estaba habitada por diversos pueblos. Las
tradiciones judía y cristiana nunca han reducido la tierra a una mera dimensión material; la tierra
es también portadora de un significado espiritual, ético y simbólico. Para el pueblo judío, la
dimensión histórica y física de su presencia en Israel es real y está documentada; forma parte
constitutiva de su identidad y de su vocación. Negar esta realidad abre el camino a la negación de
sus derechos y de su vínculo ancestral con esta tierra. Al mezclar los registros sin distinguirlos, o
al truncarlos de manera selectiva, se priva a las tradiciones religiosas de su capacidad de
contribuir de forma constructiva a los conflictos y a su superación.

Es igualmente necesario recordar la presencia histórica en la región de otros pueblos y minorías
—en particular drusos, beduinos, samaritanos y otras comunidades— portadores de sus propias
historias, que han elegido vincular su futuro al del Estado de Israel. El silencio en torno a estas
poblaciones plantea una grave cuestión moral: ¿se consideran insignificantes sus derechos, su
voz y su dignidad? Esta realidad, sin negar las injusticias persistentes ni idealizar las políticas

Copyright JCRelations 2 / 4



Acontecimientos que nos conmueven profundamente. Llamamiento de cristianos y judíos por una palabra de
discernimiento y de paz

existentes, muestra que la situación no puede encerrarse en un único relato en el que un actor
encarne todos los derechos y otro todas las culpas. La fidelidad a la dignidad humana exige
reconocer a todas las comunidades, en su diversidad, sus derechos y sus sufrimientos, sin
disolverlas en un relato reductivo que privilegie unas identidades en detrimento de otras.

Nos preocupa profundamente cuando una asimetría moral relativiza determinadas violencias
mientras absolutiza otras, corriendo el riesgo de establecer una jerarquía de víctimas. Toda vida
humana es sagrada. Los crímenes cometidos contra la población civil, sean cuales sean y vengan
de donde vengan, deben ser nombrados, condenados y juzgados con la misma claridad moral, sin
justificación ni relativización alguna. Es necesario combatir la radicalización de los relatos. Forma
parte de nuestro deber ético ponderar los efectos concretos de las palabras que utilizamos. Una
palabra que cierra los caminos del diálogo rara vez prepara la reconciliación que invoca, ni el
perdón.

Reafirmamos nuestro compromiso inquebrantable con la dignidad y los derechos de todas las
poblaciones de la región, reconociendo que cada pueblo porta una historia, una vocación y una
responsabilidad propias. Este compromiso nos lleva, en particular, a respetar las aspiraciones
legítimas del pueblo palestino, al tiempo que afirmamos el derecho del pueblo judío a la seguridad
y al reconocimiento de su vínculo histórico y espiritual con esta tierra. Negarnos a elegir entre
estos compromisos no es una postura cómoda, sino una exigencia moral y espiritual. Creemos
que la justicia sin verdad se convierte en ideología, y que la verdad sin amor se convierte en
violencia.

En estos tiempos oscuros, hacemos un llamado a los responsables religiosos y a las conciencias
creyentes para que asuman una responsabilidad mayor. Nuestras palabras pueden apaciguar o
incendiar, abrir caminos o cerrarlos de forma duradera. Fieles a nuestras respectivas tradiciones,
optamos por seguir buscando juntos una palabra de verdad sostenida por la justicia, probada por
el discernimiento y respaldada por el amor, sin el cual ninguna paz auténtica es posible. Así lo
expresa el salmista: Así nos lo dice el salmista:

«De la tierra brotará la verdad,
y desde el cielo se asomará la justicia.
El Señor mismo nos dará bienestar,
y nuestra tierra rendirá su fruto.» (Salmo 85:11-12)

Que el nuevo año haga fructificar los esfuerzos de israelíes y palestinos que, desde hace largo
tiempo, trabajan por relaciones pacíficas y constructivas y que, pese al deterioro de las relaciones,
perseveran con valentía y fe. Merecen ser reconocidos, alentados y apoyados.

 

Padre Louis-Marie Coudray, prior de la abadía benedictina de Notre-Dame de la
Résurrection en Abu Ghosh.
Padre Luc Cornuaud, abad de la abadía benedictina de La Pierre-qui-Vire.
Florence Taubmann, ministra ordenada de la Iglesia protestante unida de Francia,
miembro de la asociación Shalom Salam.
Chief Rabbi David Rosen, KSG, CBE, copresidente internacional de Religions for Peace.
Prof. Dr. Christian M. Rutishauser, SJ, profesor de Estudios Judíos y Teología,
Universidad de Lucerna.
Dra. Thérèse Andrevon Gottstein, Instituto Católico de París (ICP) y Elijah Interfaith
Institute.
Prof. Donizetti L. Ribeiro, asistente del superior general de los Hermanos de Sion, con
sede en Brasil.

Copyright JCRelations 3 / 4



Acontecimientos que nos conmueven profundamente. Llamamiento de cristianos y judíos por una palabra de
discernimiento y de paz

Prof. Dr. Roberta Ascarelli, presidenta de la Federación de Amistades Judeo-Cristianas
de Italia.
Prof. Jean-Dominique Durand, presidente de la Amistad Judeo-Cristiana de Francia
(AJCF).
Joël Thierry, secretario general de la Amistad Judeo-Cristiana de Francia (AJCF).
Prof. Marco Cassuto Morselli, presidente emérito de la Federación de Amistades Judeo-
Cristianas de Italia.
Prof. Dr. Gavin D’Costa, profesor en la Pontificia Universidad de Santo Tomás de Aquino;
profesor emérito en la Universidad de Bristol.
Rabbi Dr. Dov Maimon, director de investigación del Jewish People Policy Institute (JPPI).
Yisca Harani, directora del Religious Freedom Data Centre.
Dr. Tobias Wallbrecher, miembro de la asociación Ricordiamo Insieme.
Friederike Pesch Wallbrecher, miembro de la asociación Ricordiamo Insieme.
Rivka Spizzichino, miembro de la asociación Ricordiamo Insieme.

 

Fuente: Declaración presentada por la Dra. Thérèse Andrevon Gottstein en nombre del equipo
editorial. El texto está disponible como petición para firmar en el sitio web change.org.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Copyright JCRelations 4 / 4

https://www.change.org/Declaraci%C3%B3n_de_miembros_de_comunidades_jud%C3%ADas_cristianas
http://www.tcpdf.org

