Jewish-Christian Relations 7
((';' (L/lca

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

Acontecimientos que nos conmueven profundamente.
Llamamiento de cristianos y judios por una palabra de
discernimiento y de paz

01.02.2026 | Miembros de comunidades judias y cristianas

La siguiente declaracién, escrita por un grupo de personas comprometidas en el didlogo
entre judios y cristianos, llama al discernimiento y alos matices en el discurso y el analisis
de los cristianos sobre la situacion en Israel desde el 7 de octubre de 2023.

Declaracién de miembros de comunidades judias y cristianas
15 de enero de 2026

Al inicio de este nuevo afio civil, cuando la situaciéon en Israel parece atravesar una pausa —que,
sin embargo, sigue siendo preocupante en muchos aspectos—, consideramos necesario ofrecer
algunas reflexiones sobre los discursos y andlisis que han circulado y contintan circulando en
torno a este conflicto.

Nosotros, miembros de comunidades judias y cristianas, que vivimos en Israel o en otros lugares,
expresamos nuestra profunda conmocién y nuestra compasion ante el sufrimiento humano
causado por las masacres del 7 de octubre de 2023 y por la violencia que posteriormente se
despleg6 en la regién, afectando gravemente tanto a las poblaciones judias como palestinas.
Condenamos las violencias terroristas indiscriminadas dirigidas contra la poblacion civil —mujeres y
nifios— con independencia de quiénes sean sus autores. A este sufrimiento se afiade hoy su
instrumentalizacion con fines ideoldgicos, que confunde y obstaculiza el discernimiento. El hecho
de que estos relatos encuentren eco incluso en algunos ambitos cristianos nos preocupa
profundamente y nos lleva a considerar necesario alzar la voz.

Hablamos en conciencia, con gravedad y responsabilidad. Este sufrimiento nos afecta, nos
interpela y nos compromete moralmente. Exige palabras justas, pero también una vigilancia
reforzada en la manera misma de hablar, pues todo discurso religioso puede abrir caminos de
sanacion o, por el contrario, profundizar las heridas. Es precisamente en nombre de esta
exigencia moral que no podemos permanecer en silencio. Las tradiciones judia y cristiana
ensefian que la verdad exige humildad, es decir, el reconocimiento de nuestros limites, de
nuestros puntos ciegos y de nuestra incapacidad para abarcar por nosotros mismos toda la
complejidad de la realidad.

Nos inquieta especialmente el uso reiterado del término genocidio, incluso en medios y contextos
cristianos, como acusacion definitiva contra Israel. Tal calificacibn compromete tanto nuestra
conciencia moral como nuestra responsabilidad colectiva, y debe ser abordada con rigor y
discernimiento, a fin de prevenir abusos o manipulaciones, proteger la memoria de las victimas
reales y evitar la banalizacion de un término que, de lo contrario, acabaria privando a las victimas
de una proteccion efectiva. La prudencia exige, por tanto, no convertir una acusacion grave en una
certeza absoluta ni instrumentalizarla como si se tratara de un eslogan facil y simplificador, pues
confundir la indignacién moral con la calificacion juridica debilita tanto la justicia como la
credibilidad del derecho y de la palabra religiosa.



Acontecimientos que nos conmueven profundamente. Llamamiento de cristianos y judios por una palabra de
discernimiento y de paz

Nos alarma asimismo que se esencialice el sionismo, el Estado de Israel y, por extension, a los
judios en general, presentandolos como intrinsecamente coloniales, racistas o criminales. Tal
enfoque se niega a reconocer la pluralidad de historias, experiencias y conciencias. Del mismo
modo, dentro de la sociedad israeli —incluidas las comunidades cristianas del pais— muchos se
consideran parte integrante de Israel y participan plenamente en la vida del Estado. Estas
realidades, a menudo invisibilizadas, recuerdan que ningun pueblo puede reducirse a una sola voz
ni a una postura Unica. Para muchos de nosotros, judios y cristianos vinculados a Israel, el
sionismo abarca relatos multiples, a veces contradictorios, marcados por el exilio, las
persecuciones, la Shoa, la busqueda de refugio, pero también por aspiraciones diversas a la
seguridad, la justicia y la paz. Reducir esta pluralidad a una Unica ideologia del mal equivale a
negar trayectorias humanas complejas y a hacer imposible cualquier didlogo.

Resulta esencial recordar que la Iglesia catdlica, a través de la Santa Sede, ha reconocido
explicitamente el vinculo histérico y ancestral del pueblo judio con la Tierra de Israel. Este
reconocimiento se fundamenta, en particular, en la declaracién Nostra Aetate del Concilio
Vaticano Il, que rechaza toda teologia de la sustitucion y afirma la permanencia del pueblo judio
en la historia de la salvacién. En el plano politico, ello condujo de manera coherente al
reconocimiento diplomético del Estado de Israel en 1993, constituyendo el reconocimiento politico
de la soberania recuperada del pueblo judio sobre su tierra, proclamada en 1948 y validada por la
comunidad internacional mediante su admision en las Naciones Unidas. Bajo los pontificados
sucesivos de Juan Pablo I, Benedicto XVIy Francisco, la Santa Sede ha reiterado que el pueblo
judio no es un pueblo extranjero ni colonial en esta tierra, sino que mantiene con ella un vinculo
histérico profundo, independiente de cualquier evaluacién critica de las politicas de un gobierno
concreto. Recordar esto no implica negar ninguna injusticia sufrida por otras poblaciones, sino que
responde a un discernimiento fiel a la verdad histérica y a los fundamentos del didlogo
judeacristiano.

Al examinar los acontecimientos actuales, es esencial no dejarse arrastrar por la emocion
provocada por las imagenes y los relatos, sino ejercer un discernimiento atento y mantener una
humildad constante, sin reducir la complejidad humana e histérica a una oposicién rigida y
maniquea entre opresores y oprimidos. Reconocer la complejidad de la situacion no equivale a
desentenderse, sino a rechazar todo compromiso simplista o reductivo. La simplificacion congela
identidades, estereotipa a los grupos y encierra a los pueblos en papeles fijos. La verdad sobre el
terreno es siempre plural y matizada. La caridad, el amor y la compasion hacia todos deben guiar
nuestra palabra y nuestra critica, garantizando la defensa de la dignidad de todas las poblaciones
sin borrar a ninguna de ellas.

Es particularmente importante evitar la confusién de registros distintos —material, politico, histérico
y teolégico— que obedecen a légicas diferentes y que pueden entrar en tension cuando se habla
de la Tierra de Israel. La cuestidn no se reduce a determinar quién estuvo alli primero. El relato
biblico subraya claramente que la tierra de Canaan estaba habitada por diversos pueblos. Las
tradiciones judia y cristiana nunca han reducido la tierra a una mera dimension material; la tierra
es también portadora de un significado espiritual, ético y simbdlico. Para el pueblo judio, la
dimensioén historica y fisica de su presencia en Israel es real y estd documentada; forma parte
constitutiva de su identidad y de su vocaciéon. Negar esta realidad abre el camino a la negacién de
sus derechos y de su vinculo ancestral con esta tierra. Al mezclar los registros sin distinguirlos, o
al truncarlos de manera selectiva, se priva a las tradiciones religiosas de su capacidad de
contribuir de forma constructiva a los conflictos y a su superacion.

Es igualmente necesario recordar la presencia historica en la regién de otros pueblos y minorias
—en particular drusos, beduinos, samaritanos y otras comunidades— portadores de sus propias
historias, que han elegido vincular su futuro al del Estado de Israel. El silencio en torno a estas
poblaciones plantea una grave cuestion moral: ¢ se consideran insignificantes sus derechos, su
voz y su dignidad? Esta realidad, sin negar las injusticias persistentes ni idealizar las politicas



Acontecimientos que nos conmueven profundamente. Llamamiento de cristianos y judios por una palabra de
discernimiento y de paz

existentes, muestra que la situacién no puede encerrarse en un Unico relato en el que un actor
encarne todos los derechos y otro todas las culpas. La fidelidad a la dignidad humana exige
reconocer a todas las comunidades, en su diversidad, sus derechos y sus sufrimientos, sin
disolverlas en un relato reductivo que privilegie unas identidades en detrimento de otras.

Nos preocupa profundamente cuando una asimetria moral relativiza determinadas violencias
mientras absolutiza otras, corriendo el riesgo de establecer una jerarquia de victimas. Toda vida
humana es sagrada. Los crimenes cometidos contra la poblacion civil, sean cuales sean y vengan
de donde vengan, deben ser nombrados, condenados y juzgados con la misma claridad moral, sin
justificacién ni relativizacién alguna. Es necesario combatir la radicalizacion de los relatos. Forma
parte de nuestro deber ético ponderar los efectos concretos de las palabras que utilizamos. Una
palabra que cierra los caminos del dialogo rara vez prepara la reconciliacion que invoca, ni el
perddn.

Reafirmamos nuestro compromiso inquebrantable con la dignidad y los derechos de todas las
poblaciones de la region, reconociendo que cada pueblo porta una historia, una vocacion y una
responsabilidad propias. Este compromiso nos lleva, en particular, a respetar las aspiraciones
legitimas del pueblo palestino, al tiempo que afirmamos el derecho del pueblo judio a la seguridad
y al reconocimiento de su vinculo historico y espiritual con esta tierra. Negarnos a elegir entre
estos compromisos no es una postura comoda, sino una exigencia moral y espiritual. Creemos
gue la justicia sin verdad se convierte en ideologia, y que la verdad sin amor se convierte en
violencia.

En estos tiempos oscuros, hacemos un llamado a los responsables religiosos y a las conciencias
creyentes para que asuman una responsabilidad mayor. Nuestras palabras pueden apaciguar o
incendiar, abrir caminos o cerrarlos de forma duradera. Fieles a nuestras respectivas tradiciones,
optamos por seguir buscando juntos una palabra de verdad sostenida por la justicia, probada por
el discernimiento y respaldada por el amor, sin el cual ninguna paz auténtica es posible. Asi lo
expresa el salmista: Asi nos lo dice el salmista:

«De la tierra brotara la verdad,

y desde el cielo se asomara la justicia.

El Sefior mismo nos dara bienestar,

y nuestra tierra rendira su fruto.» (Salmo 85:11-12)

Que el nuevo afo haga fructificar los esfuerzos de israelies y palestinos que, desde hace largo
tiempo, trabajan por relaciones pacificas y constructivas y que, pese al deterioro de las relaciones,
perseveran con valentia y fe. Merecen ser reconocidos, alentados y apoyados.

e Padre Louis-Marie Coudray, prior de la abadia benedictina de Notre-Dame de la
Résurrection en Abu Ghosh.

e Padre Luc Cornuaud, abad de la abadia benedictina de La Pierre-qui-Vire.

¢ Florence Taubmann, ministra ordenada de la Iglesia protestante unida de Francia,
miembro de la asociaciéon Shalom Salam.

¢ Chief Rabbi David Rosen, KSG, CBE, copresidente internacional de Religions for Peace.

e Prof. Dr. Christian M. Rutishauser, SJ, profesor de Estudios Judios y Teologia,
Universidad de Lucerna.

e Dra. Thérese Andrevon Gottstein, Instituto Catolico de Paris (ICP) y Elijah Interfaith
Institute.

e Prof. Donizetti L. Ribeiro, asistente del superior general de los Hermanos de Sion, con
sede en Brasil.



Acontecimientos que nos conmueven profundamente. Llamamiento de cristianos y judios por una palabra de
discernimiento y de paz

e Prof. Dr. Roberta Ascarelli, presidenta de la Federacion de Amistades Judeo-Cristianas
de ltalia.

e Prof. Jean-Dominique Durand, presidente de la Amistad Judeo-Cristiana de Francia
(AJCF).

* Joél Thierry, secretario general de la Amistad Judeo-Cristiana de Francia (AJCF).

* Prof. Marco Cassuto Morselli, presidente emérito de la Federacion de Amistades Judeo-
Cristianas de Italia.

e Prof. Dr. Gavin D'Costa, profesor en la Pontificia Universidad de Santo Tomas de Aquino;
profesor emérito en la Universidad de Bristol.

e Rabbi Dr. Dov Maimon, director de investigacién del Jewish People Policy Institute (JPPI).

¢ Yisca Harani, directora del Religious Freedom Data Centre.

e Dr. Tobias Wallbrecher, miembro de la asociacion Ricordiamo Insieme.

¢ Friederike Pesch Wallbrecher, miembro de la asociacién Ricordiamo Insieme.

¢ Rivka Spizzichino, miembro de la asociacion Ricordiamo Insieme.

Fuente: Declaracion presentada por la Dra. Thérése Andrevon Gottstein en nombre del equipo
editorial. El texto esté disponible como peticion para firmar en el sitio web change.org.


https://www.change.org/Declaraci%C3%B3n_de_miembros_de_comunidades_jud%C3%ADas_cristianas
http://www.tcpdf.org

