o

Jewish-Christian Relations 7
(('—5] (L/ICCJ

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

"Windhauch und Wirde — Erinnern, widerstehen,
Menschen bleiben® (zu Koh 8, 9 —-14.16,
Einheitsiibersetzung)

01.02.2026 | Michael Menke-Peitzmeyer

Predigt im Gottesdienst zum Gedenken an die Opfer der Nationalsozialistischen
Gewaltherrschaft — 27. Januar 2026 in der Abdinghofkirche Paderborn. (Es gilt das
gesprochene Wort!).

Liebe Schwestern und Brider im Glauben, liebe Gemeinde,

Das Entsetzen wird nicht kleiner. Wenn es kleiner wirde, wére das kein Fortschritt, sondern ein
Warnsignal. Denn dann haben wir uns nicht an die Wahrheit gew6hnt, sondern an das
Ungeheuerliche. Dann ist nicht das Grauen ,weiter weg“, sondern unser Gewissen weniger
empfindlich. Vielleicht ist das die erste Aufgabe dieses 27. Januar: nicht zu beruhigen, nicht zu
glatten, nicht schnell ,einzuordnen®, sondern wach zu bleiben. Wach fiir das, was Menschen
anderen Menschen antun kdnnen — und wach fir die leisen Wege, auf denen Verachtung normal
wird.

Wir horten soeben einen Abschnitt aus dem 8. Kapitel des Buches Kohelet, in der protestantischen
Tradition das ,Buch der Prediger” genannt. Fir mich ist er ein Text, der nicht trostet, indem er
erklart, sondern der trostet, indem er wahrnimmt. Kohelet schaut auf die Welt ohne Schutzbrille. Er
beschreibt, was er sieht: Menschen, die Unrecht tun, werden geehrt und bekommen ein
anstandiges Begrébnis — als hatte ihr Leben niemandem geschadet. Und Gerechte erleben, was
eigentlich die Unrecht-Tuenden treffen misste. Kohelet sagt dazu: ,, Auch das ist Windhauch.”

Wenn Kohelet ,Windhauch" sagt, meint er nicht: ,Das ist unwichtig.“ Er meint: Das entzieht sich.
Es passt nicht in eine einfache Rechnung. Es lasst sich nicht festhalten, nicht sortieren, nicht
sauber auflésen. Zumindest in unseren innerweltlichen Kategorien, ,Windhauch* ist das Wort fur
die Erfahrung: Ich will die Welt verstehen — und merke, sie rinnt mir durch die Finger.

Kohelet legt damit den Finger auf eine Hoffnung, die viele von uns tief in sich tragen: den Wunsch
nach einem verlasslichen Zusammenhang zwischen Tun und Ergehen. Wenn ich anstandig lebe,
wird es gut. Wenn ich gerecht bin, bleibt mir das Schlimmste erspart. Wenn ich mich bemuhe, wird
das Leben mich nicht zerstoren. Diese Hoffnung ist menschlich. Aber Kohelet sagt: ,Schaut hin —
so funktioniert die Welt nicht immer. Es gibt Zeiten, in denen das Bose nicht sofort scheitert. Es
gibt Zeiten, in denen Gerechte leiden. Und es gibt Zeiten, in denen Téater fast so leben, als hatten
sie recht gehabt.'

Am heutigen 27. Januar wird diese Wahrheit schmerzhaft konkret. Der Holocaust ist nicht einfach
.Leid“, das vom Himmel fiel. Er war Menschenwerk — und zwar Ubelster Art: perfide geplant, straff
organisiert, fabrikmafig durchgefihrt. Und er war mdglich, weil zu viele mitmachten, zu viele
schwiegen, zu viele wegschauten, zu viele sich sagten: ,Was kann ich schon tun?“ Kohelet wiirde
sagen: Auch dieses Wegschauen ist ,Windhauch” — eine Flucht ins Ungeféhre, ins



"Windhauch und Wirde — Erinnern, widerstehen, Menschen bleiben” (zu Koh 8, 9 -14.16, Einheitsiibersetzung)

Unverbindliche, ins ,Das wird schon nicht so schlimm®. Aber gerade das Ungefahre hat eine
furchtbare Macht: Es macht das Unmenschliche mdglich, Schritt fur Schritt.

Kohelet halt uns also den Spiegel hin: Nicht nur die Welt ist widersprichlich — auch unser
Bedurfnis nach schnellen Antworten kann gefahrlich werden. Denn wenn wir unbedingt erklaren
wollen, warum Gerechte leiden, greifen wir manchmal zu Satzen, die wie Trost klingen und doch
verletzen: ,Gott hat das zugelassen, weil ..." oder ,Das musste so sein, damit ...“Solche Satze
konnen wie ein zweiter Kalteschock wirken. Sie machen aus dem Leid eine Lektion — und aus den
Opfern ein Mittel. Kohelet geht diesen Weg nicht. Er sagt nicht: ,Ich verstehe es.” Er sagt: ,Ich
sehe es. Und es bleibt Windhauch.‘ Das ist unbequem. Aber es ist eine Sprache, die dem Leid
nichts wegnimmt.

Damit wir, Schwestern und Brider, nicht in Abstraktionen oder im Allgemeinen stecken bleiben,
mdchte ich einen roten Faden aufnehmen: ein Lebenszeugnis — und zugleich eine
Lebensaufgabe, die bis zuletzt gelebt wurde.

Ich erinnere heute an die bekannte Judin Margot Friedl&nder, die 1921 in Berlin geboren wurde. In
der Zeit der Judenverfolgung verlor sie ihre Familie: Ihre Mutter und ihr Bruder wurden deportiert
und ermordet; auch der Vater wurde Opfer der nationalsozialistischen Vernichtung. Margot
Friedlander lebte als junge Frau im Untergrund, wurde 1944 gefasst und nach Theresienstadt
deportiert — und Uberlebte. Bevor ihre Mutter verschleppt wurde, liel3 sie der Tochter eine Nachricht
ausrichten, die Margot Friedlander ein Leben lang getragen hat: ,Versuche, dein Leben zu
machen.” Nach dem Krieg emigrierte sie in die USA. Und dann — viele Jahrzehnte spater — kehrte
sie 2010 nach Berlin zurtick. Von da an machte sie etwas, das man gar nicht hoch genug
einschatzen kann: Sie ging immer wieder zu jungen Menschen, in Schulen, in Gesprachsrunden,
in 6ffentliche Veranstaltungen. Sie erzéhlte — nicht um anzuklagen, sondern um zu warnen, zu
klaren, zu wecken, aufzuritteln. Sie wurde in den letzten Jahren zu einer der bekanntesten
Stimmen der Erinnerung in Deutschland. Ihre Botschaft fasste sie in einen Satz, der schlicht klingt
und doch alles fordert: ,, Seid Menschen.” Bis ins hohe Alter blieb sie dabei. Im Mai 2025 — in der
Woche des 80. Jahrestags des Kriegsendes — trat sie noch offentlich auf. Ihr letzter Auftritt war bei
einer Gedenkveranstaltung im Roten Rathaus in Berlin am 7. Mai 2025. Dort las sie aus ihren
Erinnerungen Uber die Befreiung. Und sie beschrieb diesen Augenblick nicht mit groRen Worten,
sondern mit dem Staunen einer Uberlebenden: ,Das Tor steht offen, zum ersten Mal steht es
offen. ... TrAume ich? Kann es wahr sein, dass ich Uberlebt habe?* Am Ende sagte sie wiederum
den Satz, der wie ihr Vermachtnis klingt: , Bitte seid Menschen.” Kurz danach, 2 Tage spater, am
9. Mai 2025 starb sie in Berlin im Alter von 103 Jahren.

Schwestern und Brider, liebe Gottesdienstgemeinde,

wenn Sie dieses Zeugnis hdren — ,Versuche, dein Leben zu machen®“ — und wenn Sie diesen
Moment der Befreiung vor sich sehen: ein Tor, das sich 6ffnet; ein Mensch, der kaum glauben
kann, noch am Leben zu sein — dann merken Sie: Hier wird nichts erklart. Hier wird nichts schon
geredet. Da ist keine fertige Antwort. Da ist Wirklichkeit: Staunen, Zittern, Leben — und eine
Wunde, die bleibt.

Genau das ist der rote Faden, der uns heute tragen kann: Wir sollten nicht so tun, als kdnnten wir
das Grauen des Holocaust ,verstehen®, als ware es am Ende, nach der Befreiung am 27. Januar
1945, doch irgendwie in Ordnung. Und wir sollten zugleich nicht verstummen, als ware alles
sinnlos. Zwischen diesen beiden Versuchungen — dem schnellen Erklaren und dem stummen
Aufgeben — fiihrt uns Kohelet hindurch.



"Windhauch und Wirde — Erinnern, widerstehen, Menschen bleiben” (zu Koh 8, 9 -14.16, Einheitsiibersetzung)

Denn Kohelet spricht in seiner Sprache genau von dieser Erfahrung. Er sieht, dass das Leben
nicht aufgeht. Dass das Gerechte nicht automatisch gewinnt. Dass das Bdse nicht automatisch
scheitert. Dass manchmal sogar die Falschen geehrt werden. Und er sagt: ,Auch das ist
Windhauch.” Nicht als Ausrede, sondern als ehrliche Diagnose: Es entzieht sich unserem
menschlichen Zugriff. Es passt nicht in unsere Rechnung.

Und so wird Margot Friedlanders Zeugnis fur mich zu einer Tur in den Kohelet-Text hinein: Nicht,
weil es Kohelet ,beweist®, sondern weil es uns zeigt, was Kohelet meint. ,Windhauch*® ist nicht ein
Wort fur Gleichgultigkeit. Es ist ein Wort fur das, was uns an die Grenze bringt: dass Leben
zerstort werden kann, obwohl es kostbar ist; dass Menschen leiden, obwohl sie nichts verbrochen
haben; dass der Sinn sich nicht greifen l&sst — und dass wir dennoch nicht aufhéren dirfen,
Menschen zu sein.

Darum steht ihr Satz , Bitte seid Menschen® nicht unverbunden neben dem Buch Kohelet,
sondern mittendrin. Denn wenn Kohelet uns die lllusion nimmt, die Welt sei automatisch gerecht,
dann bleibt umso mehr die Frage: Wer sorgt dann dafir, dass die Welt nicht vollig verroht? Wer
zieht Grenzen, wenn Verachtung laut wird? Wer schitzt den Namen des anderen, wenn er zur
Nummer gemacht wird? Kohelet gibt darauf keine schnelle Theorie — aber er zwingt uns, diese
Frage an uns selbst heranzulassen.

Kohelet geht im Text noch einen Schritt weiter. Er sagt: Ich habe mir vorgenommen, Weisheit zu
erkennen; ich wollte verstehen, was Gott tut — aber der Mensch kann es nicht in der Ganzheit
finden. (Koh 8,16) Das heil3t: Es gibt eine Grenze. Wir kénnen suchen, denken, deuten — aber wir
werden nicht alles in den Griff bekommen. Gerade an Tagen wie diesem stehen wir an dieser
Grenze. Stumm und fassungslos.

Das ist schwer. Denn wir mdchten gerne sicher wissen: Wie wird Gott am Ende handeln? Wird
Recht geschehen? Werden die Opfer nicht vergessen? Kohelet beantwortet diese Fragen nicht mit
einer Rechnung, sondern mit einer Haltung: Gott bleibt Gott. Er ist nicht verfigbar. Er ist und
bleibt unbegreiflich. Er ist nicht die Verlangerung unseres Wunsches nach Ordnung. Genau das
bewahrt uns davor, Gott zu einer Rechenmaschine zu machen.

Und trotzdem endet Kohelet nicht in Gleichgtiltigkeit. Denn wenn Gott grof3er ist als unsere
Rechnungen, dann heil3t das auch: Das letzte Wort liegt nicht bei den Tatern. Nicht bei der Gewalt.
Nicht bei der Verachtung. Wir wissen nicht, wie Gott am Ende handeln wird. Aber wir dirfen
hoffen, dass sein Handeln nicht die Logik der Tater wiederholt: dass Gott keinen Namen verliert;
dass er die Tranen sieht, die niemand gesehen hat; dass er Schuld nicht verharmlost und die
Opfer nicht vergisst.

Gerade weil wir das nicht beweisen kénnen, wird unser Handeln umso wichtiger. Kohelet nimmt
uns nicht aus der Verantwortung heraus, sondern hinein. Wenn die Welt nicht automatisch gerecht
ist, dann braucht sie Menschen, die nicht einfach mitlaufen. Wenn Tun und Ergehen nicht
zuverlassig zusammenpassen, dann darf Menschlichkeit nicht davon leben, dass sie sich ,lohnt".
Sie muss davon leben, dass der Mensch Wirde hat — ohne Bedingungen. Ja, ohne Wenn und
Aber!

V.

Und damit ist der Gedenktag nicht nur Ruckblick und Erinnerung. Er fragt Sie und mich nach
unserer Gegenwart: nach unserem Denken, Handeln und Fihlen hier und jetzt.

Wenn Sie heute das Wort Kohelet horen, dann horen Sie auch einen Ruf zur Nichternheit:
Rechnen Sie nicht damit, dass Unrecht sich von selbst erledigt. Warten Sie nicht darauf, dass ,die
Dinge sich schon beruhigen®. Der Windhauch des Unrechts wird nicht weniger, wenn man ihn



"Windhauch und Wirde — Erinnern, widerstehen, Menschen bleiben” (zu Koh 8, 9 -14.16, Einheitsiibersetzung)

ignoriert.

1. Darum: Widersprechen Sie, wenn Menschen herabgesetzt werden. Es beginnt oft mit
Worten: mit Witzen, mit dem Satz ,Man wird ja wohl noch sagen dirfen®, mit Spriichen
uber ,die Juden”, Uber ,die anderen”, Uber Minderheiten. Vieles kommt nebenbei daher.
Aber Sprache ist nie nur Luft. Worte schaffen RAume — oder sie vergiften sie. Wenn
Verachtung unwidersprochen bleibt, wird sie normal. Und wenn sie normal wird, wachst
sie. ,Bitte seid Menschen” heil3t dann: Ziehen Sie eine Grenze. Ruhig, klar, ohne
Theater: So redet man nicht iber Menschen. Das ist nicht kleinlich. Das ist Schutz.

2. Und ein Zweites: Halten Sie Erinnerung konkret — belassen Sie es nicht nur bei einem
feierlichen Moment wie heute. Gedenktage kdnnen zu Ritualen werden. Darum braucht
Erinnerung Namen. Vielleicht nehmen Sie sich vor, in diesen Tagen ein Zeugnis zu lesen,
eine Biografie, einen Brief. Vielleicht bleiben Sie an einem Stolperstein stehen und lassen
den Namen in sich nachklingen. Vielleicht erzahlen Sie weiter — in der Familie, im
Freundeskreis, am Arbeitsplatz —, nicht um Schuld aufzurechnen, sondern um Wabhrheit zu
schitzen. Konkrete Erinnerung verhindert, dass Menschen zu einer Zahl werden. Und sie
verhindert, dass wir uns selbst fir ,immun“ halten.

3. Und schlieRlich: Uben Sie Menschlichkeit dort, wo Sie Einfluss haben. Viele denken
beim Holocaust: Das ist zu grof3, ja letztlich unvorstellbar; das hat mit mir heute wenig zu
tun. Aber die Frage ist: Wo beginnt Entmenschlichung heute? Wo werden Menschen auf
Nutzen reduziert? Wo werden Menschen in Schubladen gesteckt? Wo wird Giber Menschen
geredet, als waren sie ein Problem, keine Personen? In der Familie, am Arbeitsplatz, in der
Schule, im Verein, in der Nachbarschaft — Uberall gibt es Situationen, in denen einer
ausgeschlossen wird, einer lacherlich gemacht wird, einer allein steht. ,Bitte seid
Menschen* heil3t dann: Sehen Sie hin. Sprechen Sie jemanden an. Stellen Sie sich dazu.
Manchmal reicht eine kleine Bewegung, um eine groRe Kalte zu brechen.

Liebe Schwestern und Brider,

Kohelet nennt vieles ,Windhauch*. Er sagt damit: Wir kdnnen nicht alles festhalten, nicht alles
erklaren, nicht alles ordnen. Aber wir kénnen entscheiden, was wir nicht preisgeben: das
Gedéachtnis an die Opfer, die Wirde des Menschen, die Grenze gegen Verachtung.

Und wir kdnnen — trotz aller Unbegreiflichkeit — Gott zutrauen, dass er anders ist als unsere Welt
oft ist. Dass er barmherzig ist, ohne billig zu sein. Dass er gerecht ist, ohne kalt zu sein. Dass er
am Ende das Unrecht nicht mit einem Achselzucken stehen l&asst.

So wird dieser Tag zu mehr als Erinnerung. Er wird zu einer Haltung: Wir wollen nicht abstumpfen.
Wir wollen nicht schweigen, wenn Menschen verachtet werden. Wir wollen Menschen bleiben.
Amen.

Schrifttext zur Predigt:
Kohelet 8, 9-14.16

Sodann habe ich (Kohelet) beobachtet, wie Menschen, die das Gesetz lbertreten hatten, ein
Begrébnis erhielten, wéhrend andere, die recht getan hatten, entfernt von der heiligen Stétte
umherirren und in der Stadt der Vergessenheit anheimfallen. Auch das ist Windhauch. Wo keine
Strafe verhangt wurde, / ist die Bosheit schnell am Werk. Deshalb wéachst im Herzen der
Menschen die Lust, Béses zu tun. Denn: Ein Stinder kann hundertmal Bdses tun / und dennoch
lange leben. Freilich kenne ich das Wort: Denen, die Gott flrchten, wird es gut gehen, / weil sie
sich vor ihm furchten; dem, der das Gesetz Ubertritt, wird es nicht gut gehen / und er wird kein
langes Leben haben, gleich dem Schatten, / weil er sich nicht vor Gott flrchtet. Doch es gibt
etwas, das auf der Erde getan wurde und Windhauch ist: Es gibt gesetzestreue Menschen, denen
es so ergeht, / als hatten sie wie Gesetzesbrecher gehandelt; und es gibt Gesetzesbrecher, /
denen es so ergeht, / als hatten sie wie Gesetzestreue gehandelt. Ich schloss daraus, dass auch



"Windhauch und Wirde — Erinnern, widerstehen, Menschen bleiben* (zu Koh 8, 9 —14.16, Einheitstibersetzung)

dies Windhauch ist.

Als ich mir vorgenommen hatte zu erkennen, was Wissen wirklich ist, und zu beobachten, welches
Geschaft eigentlich auf der Erde getatigt wurde, da sah ich ein, dass der Mensch, selbst wenn er
seinen Augen bei Tag und Nacht keinen Schlaf génnt, das Tun Gottes in seiner Ganzheit nicht
wiederfinden kann, das Tun, das unter der Sonne getan wurde. Deshalb strengt der Mensch,
danach suchend, sich an und findet es doch nicht wieder. Selbst wenn der Gebildete behauptet, er
erkenne - er kann es doch nicht wiederfinden.

Msgr. Dr. Michael Menke-Peitzmeyer ist Direktor der Katholischen Akademie Schwerte.

Quelle: Gesellschatft fir christlich-jlidische Zusammenarbeit Paderborn e.V. Mit freundlicher
Genehmigung.


https://www.gcjz-paderborn.de
http://www.tcpdf.org

