
Jewish-Christian Relations

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

"Windhauch und Würde – Erinnern, widerstehen,
Menschen bleiben“ (zu Koh 8, 9 –14.16,
Einheitsübersetzung)
01.02.2026 | Michael Menke-Peitzmeyer

Predigt im Gottesdienst zum Gedenken an die Opfer der Nationalsozialistischen
Gewaltherrschaft – 27. Januar 2026 in der Abdinghofkirche Paderborn. (Es gilt das
gesprochene Wort!).

Liebe Schwestern und Brüder im Glauben, liebe Gemeinde,

Das Entsetzen wird nicht kleiner. Wenn es kleiner würde, wäre das kein Fortschritt, sondern ein
Warnsignal. Denn dann haben wir uns nicht an die Wahrheit gewöhnt, sondern an das
Ungeheuerliche. Dann ist nicht das Grauen „weiter weg“, sondern unser Gewissen weniger
empfindlich. Vielleicht ist das die erste Aufgabe dieses 27. Januar: nicht zu beruhigen, nicht zu
glätten, nicht schnell „einzuordnen“, sondern wach zu bleiben. Wach für das, was Menschen
anderen Menschen antun können – und wach für die leisen Wege, auf denen Verachtung normal
wird.

I.

Wir hörten soeben einen Abschnitt aus dem 8. Kapitel des Buches Kohelet, in der protestantischen
Tradition das „Buch der Prediger“ genannt. Für mich ist er ein Text, der nicht tröstet, indem er
erklärt, sondern der tröstet, indem er wahrnimmt. Kohelet schaut auf die Welt ohne Schutzbrille. Er
beschreibt, was er sieht: Menschen, die Unrecht tun, werden geehrt und bekommen ein
anständiges Begräbnis – als hätte ihr Leben niemandem geschadet. Und Gerechte erleben, was
eigentlich die Unrecht-Tuenden treffen müsste. Kohelet sagt dazu: „Auch das ist Windhauch.“

Wenn Kohelet „Windhauch“ sagt, meint er nicht: „Das ist unwichtig.“ Er meint: Das entzieht sich.
Es passt nicht in eine einfache Rechnung. Es lässt sich nicht festhalten, nicht sortieren, nicht
sauber auflösen. Zumindest in unseren innerweltlichen Kategorien, „Windhauch“ ist das Wort für
die Erfahrung: Ich will die Welt verstehen – und merke, sie rinnt mir durch die Finger.

Kohelet legt damit den Finger auf eine Hoffnung, die viele von uns tief in sich tragen: den Wunsch
nach einem verlässlichen Zusammenhang zwischen Tun und Ergehen. Wenn ich anständig lebe,
wird es gut. Wenn ich gerecht bin, bleibt mir das Schlimmste erspart. Wenn ich mich bemühe, wird
das Leben mich nicht zerstören. Diese Hoffnung ist menschlich. Aber Kohelet sagt: ‚Schaut hin –
so funktioniert die Welt nicht immer. Es gibt Zeiten, in denen das Böse nicht sofort scheitert. Es
gibt Zeiten, in denen Gerechte leiden. Und es gibt Zeiten, in denen Täter fast so leben, als hätten
sie recht gehabt.‘

Am heutigen 27. Januar wird diese Wahrheit schmerzhaft konkret. Der Holocaust ist nicht einfach
„Leid“, das vom Himmel fiel. Er war Menschenwerk – und zwar übelster Art: perfide geplant, straff
organisiert, fabrikmäßig durchgeführt. Und er war möglich, weil zu viele mitmachten, zu viele
schwiegen, zu viele wegschauten, zu viele sich sagten: „Was kann ich schon tun?“ Kohelet würde
sagen: Auch dieses Wegschauen ist „Windhauch“ – eine Flucht ins Ungefähre, ins

Copyright JCRelations 1 / 5



"Windhauch und Würde – Erinnern, widerstehen, Menschen bleiben“ (zu Koh 8, 9 –14.16, Einheitsübersetzung)

Unverbindliche, ins „Das wird schon nicht so schlimm“. Aber gerade das Ungefähre hat eine
furchtbare Macht: Es macht das Unmenschliche möglich, Schritt für Schritt.

Kohelet hält uns also den Spiegel hin: Nicht nur die Welt ist widersprüchlich – auch unser
Bedürfnis nach schnellen Antworten kann gefährlich werden. Denn wenn wir unbedingt erklären
wollen, warum Gerechte leiden, greifen wir manchmal zu Sätzen, die wie Trost klingen und doch
verletzen: „Gott hat das zugelassen, weil …“ oder „Das musste so sein, damit …“Solche Sätze
können wie ein zweiter Kälteschock wirken. Sie machen aus dem Leid eine Lektion – und aus den
Opfern ein Mittel. Kohelet geht diesen Weg nicht. Er sagt nicht: „Ich verstehe es.“ Er sagt: ‚Ich
sehe es. Und es bleibt Windhauch.‘ Das ist unbequem. Aber es ist eine Sprache, die dem Leid
nichts wegnimmt.

II.

Damit wir, Schwestern und Brüder, nicht in Abstraktionen oder im Allgemeinen stecken bleiben,
möchte ich einen roten Faden aufnehmen: ein Lebenszeugnis – und zugleich eine
Lebensaufgabe, die bis zuletzt gelebt wurde.

Ich erinnere heute an die bekannte Jüdin Margot Friedländer, die 1921 in Berlin geboren wurde. In
der Zeit der Judenverfolgung verlor sie ihre Familie: Ihre Mutter und ihr Bruder wurden deportiert
und ermordet; auch der Vater wurde Opfer der nationalsozialistischen Vernichtung. Margot
Friedländer lebte als junge Frau im Untergrund, wurde 1944 gefasst und nach Theresienstadt
deportiert – und überlebte. Bevor ihre Mutter verschleppt wurde, ließ sie der Tochter eine Nachricht
ausrichten, die Margot Friedländer ein Leben lang getragen hat: „Versuche, dein Leben zu
machen.“ Nach dem Krieg emigrierte sie in die USA. Und dann – viele Jahrzehnte später – kehrte
sie 2010 nach Berlin zurück. Von da an machte sie etwas, das man gar nicht hoch genug
einschätzen kann: Sie ging immer wieder zu jungen Menschen, in Schulen, in Gesprächsrunden,
in öffentliche Veranstaltungen. Sie erzählte – nicht um anzuklagen, sondern um zu warnen, zu
klären, zu wecken, aufzurütteln. Sie wurde in den letzten Jahren zu einer der bekanntesten
Stimmen der Erinnerung in Deutschland. Ihre Botschaft fasste sie in einen Satz, der schlicht klingt
und doch alles fordert: „Seid Menschen.“ Bis ins hohe Alter blieb sie dabei. Im Mai 2025 – in der
Woche des 80. Jahrestags des Kriegsendes – trat sie noch öffentlich auf. Ihr letzter Auftritt war bei
einer Gedenkveranstaltung im Roten Rathaus in Berlin am 7. Mai 2025. Dort las sie aus ihren
Erinnerungen über die Befreiung. Und sie beschrieb diesen Augenblick nicht mit großen Worten,
sondern mit dem Staunen einer Überlebenden: „Das Tor steht offen, zum ersten Mal steht es
offen. … Träume ich? Kann es wahr sein, dass ich überlebt habe?“ Am Ende sagte sie wiederum
den Satz, der wie ihr Vermächtnis klingt: „Bitte seid Menschen.“ Kurz danach, 2 Tage später, am
9. Mai 2025 starb sie in Berlin im Alter von 103 Jahren.

III.

Schwestern und Brüder, liebe Gottesdienstgemeinde,
wenn Sie dieses Zeugnis hören – „Versuche, dein Leben zu machen“ – und wenn Sie diesen
Moment der Befreiung vor sich sehen: ein Tor, das sich öffnet; ein Mensch, der kaum glauben
kann, noch am Leben zu sein – dann merken Sie: Hier wird nichts erklärt. Hier wird nichts schön
geredet. Da ist keine fertige Antwort. Da ist Wirklichkeit: Staunen, Zittern, Leben – und eine
Wunde, die bleibt.

Genau das ist der rote Faden, der uns heute tragen kann: Wir sollten nicht so tun, als könnten wir
das Grauen des Holocaust „verstehen“, als wäre es am Ende, nach der Befreiung am 27. Januar
1945, doch irgendwie in Ordnung. Und wir sollten zugleich nicht verstummen, als wäre alles
sinnlos. Zwischen diesen beiden Versuchungen – dem schnellen Erklären und dem stummen
Aufgeben – führt uns Kohelet hindurch.

Copyright JCRelations 2 / 5



"Windhauch und Würde – Erinnern, widerstehen, Menschen bleiben“ (zu Koh 8, 9 –14.16, Einheitsübersetzung)

Denn Kohelet spricht in seiner Sprache genau von dieser Erfahrung. Er sieht, dass das Leben
nicht aufgeht. Dass das Gerechte nicht automatisch gewinnt. Dass das Böse nicht automatisch
scheitert. Dass manchmal sogar die Falschen geehrt werden. Und er sagt: „Auch das ist
Windhauch.“ Nicht als Ausrede, sondern als ehrliche Diagnose: Es entzieht sich unserem
menschlichen Zugriff. Es passt nicht in unsere Rechnung.

Und so wird Margot Friedländers Zeugnis für mich zu einer Tür in den Kohelet-Text hinein: Nicht,
weil es Kohelet „beweist“, sondern weil es uns zeigt, was Kohelet meint. „Windhauch“ ist nicht ein
Wort für Gleichgültigkeit. Es ist ein Wort für das, was uns an die Grenze bringt: dass Leben
zerstört werden kann, obwohl es kostbar ist; dass Menschen leiden, obwohl sie nichts verbrochen
haben; dass der Sinn sich nicht greifen lässt – und dass wir dennoch nicht aufhören dürfen,
Menschen zu sein.

Darum steht ihr Satz „Bitte seid Menschen“ nicht unverbunden neben dem Buch Kohelet,
sondern mittendrin. Denn wenn Kohelet uns die Illusion nimmt, die Welt sei automatisch gerecht,
dann bleibt umso mehr die Frage: Wer sorgt dann dafür, dass die Welt nicht völlig verroht? Wer
zieht Grenzen, wenn Verachtung laut wird? Wer schützt den Namen des anderen, wenn er zur
Nummer gemacht wird? Kohelet gibt darauf keine schnelle Theorie – aber er zwingt uns, diese
Frage an uns selbst heranzulassen.

Kohelet geht im Text noch einen Schritt weiter. Er sagt: Ich habe mir vorgenommen, Weisheit zu
erkennen; ich wollte verstehen, was Gott tut – aber der Mensch kann es nicht in der Ganzheit
finden. (Koh 8,16) Das heißt: Es gibt eine Grenze. Wir können suchen, denken, deuten – aber wir
werden nicht alles in den Griff bekommen. Gerade an Tagen wie diesem stehen wir an dieser
Grenze. Stumm und fassungslos.

Das ist schwer. Denn wir möchten gerne sicher wissen: Wie wird Gott am Ende handeln? Wird
Recht geschehen? Werden die Opfer nicht vergessen? Kohelet beantwortet diese Fragen nicht mit
einer Rechnung, sondern mit einer Haltung: Gott bleibt Gott. Er ist nicht verfügbar. Er ist und
bleibt unbegreiflich. Er ist nicht die Verlängerung unseres Wunsches nach Ordnung. Genau das
bewahrt uns davor, Gott zu einer Rechenmaschine zu machen.
Und trotzdem endet Kohelet nicht in Gleichgültigkeit. Denn wenn Gott größer ist als unsere
Rechnungen, dann heißt das auch: Das letzte Wort liegt nicht bei den Tätern. Nicht bei der Gewalt.
Nicht bei der Verachtung. Wir wissen nicht, wie Gott am Ende handeln wird. Aber wir dürfen
hoffen, dass sein Handeln nicht die Logik der Täter wiederholt: dass Gott keinen Namen verliert;
dass er die Tränen sieht, die niemand gesehen hat; dass er Schuld nicht verharmlost und die
Opfer nicht vergisst.

Gerade weil wir das nicht beweisen können, wird unser Handeln umso wichtiger. Kohelet nimmt
uns nicht aus der Verantwortung heraus, sondern hinein. Wenn die Welt nicht automatisch gerecht
ist, dann braucht sie Menschen, die nicht einfach mitlaufen. Wenn Tun und Ergehen nicht
zuverlässig zusammenpassen, dann darf Menschlichkeit nicht davon leben, dass sie sich „lohnt“.
Sie muss davon leben, dass der Mensch Würde hat – ohne Bedingungen. Ja, ohne Wenn und
Aber!

IV.

Und damit ist der Gedenktag nicht nur Rückblick und Erinnerung. Er fragt Sie und mich nach
unserer Gegenwart: nach unserem Denken, Handeln und Fühlen hier und jetzt.

Wenn Sie heute das Wort Kohelet hören, dann hören Sie auch einen Ruf zur Nüchternheit:
Rechnen Sie nicht damit, dass Unrecht sich von selbst erledigt. Warten Sie nicht darauf, dass „die
Dinge sich schon beruhigen“. Der Windhauch des Unrechts wird nicht weniger, wenn man ihn

Copyright JCRelations 3 / 5



"Windhauch und Würde – Erinnern, widerstehen, Menschen bleiben“ (zu Koh 8, 9 –14.16, Einheitsübersetzung)

ignoriert.

1. Darum: Widersprechen Sie, wenn Menschen herabgesetzt werden. Es beginnt oft mit
Worten: mit Witzen, mit dem Satz „Man wird ja wohl noch sagen dürfen“, mit Sprüchen
über „die Juden“, über „die anderen“, über Minderheiten. Vieles kommt nebenbei daher.
Aber Sprache ist nie nur Luft. Worte schaffen Räume – oder sie vergiften sie. Wenn
Verachtung unwidersprochen bleibt, wird sie normal. Und wenn sie normal wird, wächst
sie. „Bitte seid Menschen“ heißt dann: Ziehen Sie eine Grenze. Ruhig, klar, ohne
Theater: So redet man nicht über Menschen. Das ist nicht kleinlich. Das ist Schutz.

2. Und ein Zweites: Halten Sie Erinnerung konkret – belassen Sie es nicht nur bei einem
feierlichen Moment wie heute. Gedenktage können zu Ritualen werden. Darum braucht
Erinnerung Namen. Vielleicht nehmen Sie sich vor, in diesen Tagen ein Zeugnis zu lesen,
eine Biografie, einen Brief. Vielleicht bleiben Sie an einem Stolperstein stehen und lassen
den Namen in sich nachklingen. Vielleicht erzählen Sie weiter – in der Familie, im
Freundeskreis, am Arbeitsplatz –, nicht um Schuld aufzurechnen, sondern um Wahrheit zu
schützen. Konkrete Erinnerung verhindert, dass Menschen zu einer Zahl werden. Und sie
verhindert, dass wir uns selbst für „immun“ halten.

3. Und schließlich: Üben Sie Menschlichkeit dort, wo Sie Einfluss haben. Viele denken
beim Holocaust: Das ist zu groß, ja letztlich unvorstellbar; das hat mit mir heute wenig zu
tun. Aber die Frage ist: Wo beginnt Entmenschlichung heute? Wo werden Menschen auf
Nutzen reduziert? Wo werden Menschen in Schubladen gesteckt? Wo wird über Menschen
geredet, als wären sie ein Problem, keine Personen? In der Familie, am Arbeitsplatz, in der
Schule, im Verein, in der Nachbarschaft – überall gibt es Situationen, in denen einer
ausgeschlossen wird, einer lächerlich gemacht wird, einer allein steht. „Bitte seid
Menschen“ heißt dann: Sehen Sie hin. Sprechen Sie jemanden an. Stellen Sie sich dazu.
Manchmal reicht eine kleine Bewegung, um eine große Kälte zu brechen.

Liebe Schwestern und Brüder,
Kohelet nennt vieles „Windhauch“. Er sagt damit: Wir können nicht alles festhalten, nicht alles
erklären, nicht alles ordnen. Aber wir können entscheiden, was wir nicht preisgeben: das
Gedächtnis an die Opfer, die Würde des Menschen, die Grenze gegen Verachtung.
Und wir können – trotz aller Unbegreiflichkeit – Gott zutrauen, dass er anders ist als unsere Welt
oft ist. Dass er barmherzig ist, ohne billig zu sein. Dass er gerecht ist, ohne kalt zu sein. Dass er
am Ende das Unrecht nicht mit einem Achselzucken stehen lässt.
So wird dieser Tag zu mehr als Erinnerung. Er wird zu einer Haltung: Wir wollen nicht abstumpfen.
Wir wollen nicht schweigen, wenn Menschen verachtet werden. Wir wollen Menschen bleiben.
Amen.

Schrifttext zur Predigt:
Kohelet 8, 9-14.16

Sodann habe ich (Kohelet) beobachtet, wie Menschen, die das Gesetz übertreten hatten, ein
Begräbnis erhielten, während andere, die recht getan hatten, entfernt von der heiligen Stätte
umherirren und in der Stadt der Vergessenheit anheimfallen. Auch das ist Windhauch. Wo keine
Strafe verhängt wurde, / ist die Bosheit schnell am Werk. Deshalb wächst im Herzen der
Menschen die Lust, Böses zu tun. Denn: Ein Sünder kann hundertmal Böses tun / und dennoch
lange leben. Freilich kenne ich das Wort: Denen, die Gott fürchten, wird es gut gehen, / weil sie
sich vor ihm fürchten; dem, der das Gesetz übertritt, wird es nicht gut gehen / und er wird kein
langes Leben haben, gleich dem Schatten, / weil er sich nicht vor Gott fürchtet. Doch es gibt
etwas, das auf der Erde getan wurde und Windhauch ist: Es gibt gesetzestreue Menschen, denen
es so ergeht, / als hätten sie wie Gesetzesbrecher gehandelt; und es gibt Gesetzesbrecher, /
denen es so ergeht, / als hätten sie wie Gesetzestreue gehandelt. Ich schloss daraus, dass auch

Copyright JCRelations 4 / 5



"Windhauch und Würde – Erinnern, widerstehen, Menschen bleiben“ (zu Koh 8, 9 –14.16, Einheitsübersetzung)

dies Windhauch ist.

Als ich mir vorgenommen hatte zu erkennen, was Wissen wirklich ist, und zu beobachten, welches
Geschäft eigentlich auf der Erde getätigt wurde, da sah ich ein, dass der Mensch, selbst wenn er
seinen Augen bei Tag und Nacht keinen Schlaf gönnt, das Tun Gottes in seiner Ganzheit nicht
wiederfinden kann, das Tun, das unter der Sonne getan wurde. Deshalb strengt der Mensch,
danach suchend, sich an und findet es doch nicht wieder. Selbst wenn der Gebildete behauptet, er
erkenne - er kann es doch nicht wiederfinden.

Msgr. Dr. Michael Menke-Peitzmeyer ist Direktor der Katholischen Akademie Schwerte. 

Quelle: Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit Paderborn e.V. Mit freundlicher
Genehmigung.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Copyright JCRelations 5 / 5

https://www.gcjz-paderborn.de
http://www.tcpdf.org

