o

Jewish-Christian Relations 7
(('—5] (L/ICCJ

Insights and Issues in the ongoing Jewish-Christian Dialogue

Ereignisse, die uns erschittern. Appell von Christen
und Juden flr ein Wort der Unterscheidung und des
Friedens

01.02.2026 | Mitglieder judischer und christlicher Gemeinschaften

Die folgende Erklarung, die von einer Gruppe von Personen verfasst wurde, die sich fur den
judisch-christlichen Dialog engagieren, ruft zu mehr Unterscheidungsféhigkeit und
Differenziertheit im christlichen Diskurs und in der Analyse der Lage in Israel seit dem 7.
Oktober 2023 auf.

15 Januar 2026

Zu Beginn dieses neuen Kalenderjahres, wahrend die Lage in Israel eine Pause zu machen
scheint — die jedoch in vielerlei Hinsicht weiterhin besorgniserregend bleibt — sind einige
Uberlegungen zu den Diskursen und Analysen notwendig, die tiber diesen Konflikt kursiert haben
und weiterhin kursieren.

Wir, Mitglieder jadischer und christlicher Gemeinschaften, die in Israel oder anderswo leben und im
Dialog engagiert sind, au3ern unser tiefes Entsetzen und Mitgeflihl angesichts des menschlichen
Leids, das durch die Massaker vom 7. Oktober 2023 und die anschlieend in der Region
entstandene Gewalt verursacht wurde, die sowohl die judische als auch die palastinensische
Bevolkerung schwer getroffen hat. Wir verurteilen die blinde terroristische Gewalt, die wahllos
Zivilpersonen — Frauen und Kinder — trifft, unabhangig von den Téatern. Dieses Leid wird heute
noch dadurch verstarkt, dass es fur ideologische Diskurse instrumentalisiert wird, die das
Urteilsvermdgen triiben und behindern. Dass diese Diskurse selbst in bestimmten christlichen
Kreisen negativ Widerhall finden, beunruhigt uns zutiefst und fihrt uns zu der Einschéatzung, dass
es notwendig ist, das Wort zu ergreifen.

Wir sprechen in Bewusstsein, mit Ernst und Verantwortung. Dieses Leid trifft uns, verpflichtet uns
und bindet uns moralisch. Es verlangt gerechte Worte, zugleich aber auch erh6hte Wachsamkeit in
der Art und Weise, wie wir sprechen, denn jedes religiose Wort kann entweder Wege der Heilung
erdffnen oder die Wunden vertiefen.

Gerade im Namen dieser moralischen Verpflichtung kdnnen wir nicht schweigen. Die judische und
christliche Tradition lehrt, dass Wahrheit Demut erfordert, das heif3t die Anerkennung unserer
Grenzen, unserer blinden Flecken und unserer Unfahigkeit, die gesamte Komplexitat der Realitét
allein zu erfassen. Besonders beunruhigt uns die wiederholte Verwendung des Begriffs
»Volkermord“, der auch in christlichen Kreisen und Medien als endgultige Aussage gegen Israel
verbreitet wird. Eine solche Qualifikation bindet sowohl unser moralisches Gewissen als auch
unsere kollektive Verantwortung und muss mit Strenge und Urteilsvermégen behandelt werden,
um Missbrauch oder Instrumentalisierung zu verhindern, das Gedenken der echten Opfer zu
schutzen und eine Banalisierung des Begriffs zu vermeiden, die die Opfer jeglichen wirklichen
Schutzes berauben wiirde. Vorsicht gebietet daher, eine schwerwiegende Anschuldigung weder in
eine absolute Gewissheit zu verwandeln noch sie wie einen leichtfertigen Slogan zu
instrumentalisieren, denn die Vermischung von moralischem Entsetzen und juristischer
Einordnung schwacht zugleich die Gerechtigkeit, die Glaubwuirdigkeit des Rechts und das religidse



Ereignisse, die uns erschittern. Appell von Christen und Juden fir ein Wort der Unterscheidung und des
Friedens

Wort selbst.

Wir sind auch alarmiert, wenn Zionismus, der Staat Israel und — in der Folge — die Juden im
Allgemeinen essentialisiert werden, indem sie als von Natur aus kolonial, rassistisch oder kriminell
dargestellt werden. Ein solcher Ansatz verweigert die Anerkennung der Vielfalt von Geschichten,
Erfahrungen und Bewusstseinsformen. Ebenso betrachten sich innerhalb der israelischen
Gesellschaft, einschlief3lich der christlichen Gemeinschaften des Landes, viele als integraler
Bestandteil Israels und nehmen voll am Leben des Landes teil. Diese oft unsichtbar gemachten
Realitéaten erinnern daran, dass kein Volk auf eine einzige Stimme oder eine einzige Haltung
reduziert werden kann. Fir viele von uns, Juden und Christen, die mit Israel verbunden sind,
umfasst der Zionismus vielféltige, manchmal widerspriichliche Erzéhlungen, gepréagt von Exil,
Verfolgung, dem Holocaust, der Suche nach Zuflucht, aber auch von unterschiedlichen
Bestrebungen nach Sicherheit, Gerechtigkeit und Frieden. Diese Pluralitat auf eine einzige
Ideologie des Bosen zu reduzieren, bedeutet, komplexe menschliche Wege zu leugnen und den
Dialog unmdglich zu machen.

Es ist unerlasslich zu erinnern, dass die katholische Kirche durch den Heiligen Stuhl die historische
und angestammte Verbindung des jiudischen Volkes mit dem Land Israel ausdriicklich anerkannt
hat. Diese Anerkennung wurzelt insbesondere in der Erklarung Nostra Aetate des Zweiten
Vatikanischen Konzils, die jede Ersatztheologie ablehnt und die Bestandigkeit des jldischen
Volkes in der Geschichte des Heils betont. Sie fuhrte folgerichtig auf politischer Ebene zur
diplomatischen Anerkennung des Staates Israel im Jahr 1993, die die politische Anerkennung der
wiedergewonnenen Souveranitat des judischen Volkes Uber sein Land darstellt, die 1948
proklamiert und von der internationalen Gemeinschaft durch die Aufnahme in die Vereinten
Nationen bestatigt wurde. Unter den aufeinanderfolgenden Pontifikaten von Johannes Paul Il.,
Benedikt XVI. und Franziskus hat der Heilige Stuhl bekréaftigt, dass das judische Volk kein fremdes
oder koloniales Volk auf diesem Land ist, sondern eine tiefe historische Verbindung pflegt, die von
jeder kritischen Bewertung der Politik einer gegebenen Regierung zu unterscheiden ist. Dies zu
betonen bedeutet nicht, Ungerechtigkeiten gegentiber anderen Bevélkerungen zu leugnen,
sondern ist Ausdruck eines Urteilsvermdgens, das der historischen Wahrheit und den Grundlagen
des judisch-christlichen Dialogs treu bleibt.

Bei der Betrachtung der Ereignisse ist es wesentlich, sich nicht von der durch Bilder und Berichte
hervorgerufenen Emotion mitreif3en zu lassen, sondern sorgfaltiges Urteilsvermdgen und
bestdndige Demut zu Giben, ohne die menschliche und historische Komplexitat auf eine absolute
binare Opposition von Unterdriickern und Unterdriickten zu reduzieren. Die Komplexitat der Lage
Zu betonen bedeutet nicht, sich zurtickzuziehen, sondern sich gegen ein vereinfachtes und
verkirztes Engagement zu entscheiden. Eine verkiirzte Sichtweise fuhrt dazu, Identitaten zu
fixieren, Gruppen zu stereotypisieren und Vaélker in unveranderliche Rollen zu zwangen. Die
Wahrheit vor Ort ist stets vielféltig und nuanciert. Die Nachstenliebe, die Liebe und das Mitgefuhl
fur alle sollen unser Sprechen und unsere Kritik leiten, um die Wrde aller Bevélkerungen zu
wahren, ohne jemanden auszuschliel3en.

Es ist insbesondere zu vermeiden, verschiedene Ebenen — materielle, politische, historische und
theologische — zu vermischen, die jeweils eigenen Logiken folgen und in Spannung geraten
kénnen, wenn Uber das Land Israel gesprochen wird. Die Frage lasst sich nicht darauf reduzieren,
wer zuerst dort war. Die biblische Erzahlung betont klar, dass das Land Kanaan von mehreren
Voélkern bewohnt war. Die judischen und christlichen Traditionen haben das Land niemals auf eine
rein materielle Dimension reduziert. Das Land tragt zudem spirituelle, ethische und symbolische
Bedeutung. Fir das judische Volk ist die historische und physische Prasenz in Israel real und
dokumentiert. Sie ist konstitutiv fiir seine ldentitat und seine Berufung. Die Leugnung dieser
Realitat ebnet den Weg zur Verneinung seiner Rechte und seiner historischen Bindung an dieses
Land. Wenn diese Ebenen vermischt oder selektiv verkirzt werden, verlieren die religiosen
Traditionen ihre Fahigkeit, konstruktiv zu Konflikten beizutragen und zu deren Uberwindung.



Ereignisse, die uns erschittern. Appell von Christen und Juden fir ein Wort der Unterscheidung und des
Friedens

Es ist auRerdem notwendig, an die lange bestehende Prasenz anderer Vélker und Minderheiten in
der Region zu erinnern — insbesondere der Drusen, Beduinen, Samaritaner und anderer
Gemeinschaften — die ihre eigenen Geschichten tragen und sich entschieden haben, ihre Zukunft
innerhalb des Staates Israel zu gestalten. Das Schweigen Uber diese Bevdlkerungen wirft eine
ernsthafte moralische Frage auf: Werden ihre Rechte, ihre Stimme und ihre Wirde als
vernachlassigbar betrachtet? Es ist jedoch unbestreitbar, dass diese Gemeinschaften
Anerkennung, Schutz und birgerschaftliche Teilhabe im Staat Israel gefunden haben und dass sie
sich entschieden haben, ihre Zukunft dort zu gestalten. Diese Realitat, ohne die anhaltenden
Ungerechtigkeiten zu leugnen oder die durchgefiihrten Politiken zu idealisieren, zeigt, dass die
Situation nicht in eine einzige Erzahlung gepresst werden kann, in der ein Akteur alle Rechte
verkdrpert und ein anderer alle Fehler. Ein der Wahrheit treues Wort kann nicht bestimmte
Stimmen verschweigen, ohne seine Glaubwirdigkeit zu verlieren. Wenn es vorgibt, der
Gerechtigkeit zu dienen, kann es nicht wahlen, welche Voélker genannt werden sollen und welche
ausgeldscht werden durfen. Die Treue zur Menschenwiirde verlangt, alle Gemeinschaften in ihrer
Vielfalt, mit ihren Rechten und Leiden anzuerkennen, ohne sie in einer reduzierenden Erz&hlung
aufzulgésen, die bestimmte Identitaten auf Kosten anderer hervorhebt.

Wir sind erschittert, wenn eine moralische Asymmetrie bestimmte Gewalt relativiert, wéhrend
andere absolut gesetzt werden, mit dem Risiko, Opfer zu hierarchisieren. Jedes menschliche
Leben ist heilig. Verbrechen gegen Zivilisten, gleich welcher Art und Herkunft, miissen benannt,
verurteilt und mit derselben moralischen Klarheit geahndet werden, ohne jegliche Rechtfertigung
oder Relativierung. Es gilt, der Radikalisierung von Erzahlungen entgegenzuwirken. Es ist unsere
ethische Pflicht, die konkreten Auswirkungen der verwendeten Worte sorgfaltig abzuwéagen. Eine
Rede, die die Wege des Dialogs verschliel3t, bereitet selten die versprochene Verséhnung oder
Vergebung vor.

Wir bekraftigen unser unerschiutterliches Engagement fir die Wirde und die Rechte aller
Bevdlkerungen der Region, in der Anerkennung, dass jedes Volk seine eigene Geschichte,
Berufung und Verantwortung tragt. Diese Treue fuhrt uns insbesondere dazu, die legitimen
Bestrebungen der Palastinenser zu respektieren, zugleich aber das Recht des jidischen Volkes
auf Sicherheit und auf die Anerkennung seiner historischen und spirituellen Verbindung zu diesem
Land zu bekraftigen. Sichzwischen diesen Verpflichtungen nicht entscheiden zu wollen, ist keine
bequeme Haltung, sondern eine moralische und spirituelle Notwendigkeit. Wir glauben, dass
Gerechtigkeit ohne Wahrheit Ideologie wird und dass Wahrheit ohne Liebe Gewalt wird.

In diesen dunklen Zeiten rufen wir religiose Verantwortliche und glaubige Gewissen zu erhdhter
Verantwortung auf. Unsere Worte kénnen beruhigen oder entflammen, Wege 6ffnen oder
dauerhaft verschlieRen. Treu unseren jeweiligen Traditionen wahlen wir, weiterhin gemeinsam ein
Wort der Wahrheit zu suchen, getragen von Gerechtigkeit, geprift durch Urteilsvermégen und
gestutzt durch Liebe, ohne die kein wahrer Frieden mdglich ist. So sagt der Psalmist:

.ES begegnen einander Huld und Treue;

Gerechtigkeit und Friede kiissen sich.

Treue sprosst aus der Erde hervor;

Gerechtigkeit blickt vom Himmel hernieder” (Psalm 85, 11-12).

Moge das neue Jahr die Friichte der langjahrigen Bemihungen von Israelis und Palastinensern
tragen, die sich unermudlich fur friedliche und konstruktive Beziehungen einsetzen und trotz der
angespannten Lage weiterhin mit Mut und Zuversicht handeln. Sie verdienen es, gewurdigt,
ermutigt und unterstitzt zu werden.

e Pater Louis-Marie Coudray, Prior der Benediktinerabtei Notre-Dame de la Résurrection in
Abu Ghosh.
e Pater Luc Cornuaud,



Ereignisse, die uns erschittern. Appell von Christen und Juden fir ein Wort der Unterscheidung und des
Friedens

Abt der Benediktinerabtei La Pierre-qui-Vire.

* Florence Taubmann, ordinierte evangelische Pfarrerin, Mitglied der Vereinigung Shalom
Salam.

¢ Chief Rabbi David Rosen, KSG, CBE, Internationaler Ko-Prasident von Religions for
Peace.

¢ Prof. Dr. Christian M. Rutishauser, SJ, Professor fur Jidische Studien und Theologie,
Universitat Luzern.

e Dr. Thérése Andrevon Gottstein, Katholisches Institut von Paris (ICP) und Elijah Interfaith
Institute.

e Prof. Donizetti L. Ribeiro, Assistent des Generaloberen der Briider von Sion, mit Sitz in
Brasilien.

¢ Prof. Dr. Roberta Ascarelli, Prasidentin der Foderation der Judisch-Christlichen
Freundschaften Italiens.

¢ Prof. Jean-Dominique Durand, Prasident der Judisch-Christlichen Freundschaft
Frankreichs (AJCF).

e Joél Thierry, Generalsekretar der Judisch-Christlichen Freundschaft Frankreichs (AJCF).

¢ Prof. Marco Cassuto Morselli, Ehrenpréasident der Foderation der Judisch-Christlichen
Freundschaften Italiens.

¢ Prof. Dr. Gavin D'Costa, Professor an der Papstlichen Universitat St. Thomas von Aquin;
emeritierter Professor an der Universitét Bristol.

¢ Rabbi Dr. Dov Maimon, Forschungsdirektor am Jewish People Policy Institute (JPPI).

* Yisca Harani, Direktorin des Religious Freedom Data Centre.

e Dr. Tobias Wallbrecher, Mitglied der Vereinigung Ricordiamo Insieme.

¢ Friederike Pesch Wallbrecher, Mitglied der Vereinigung Ricordiamo Insieme.

¢ Rivka Spizzichino, Mitglied der Vereinigung Ricordiamo Insieme.

Diese Erklarung wurdevon Dr. Thérese Andrevon Gottstein im Namen des Redaktionsteams
vorgelegt. Der Text ist als Petition zur Unterzeichnung auf der Website change.org verfligbar.


https://www.change.org/p/appell-von-christen-und-juden-f%C3%BCr-ein-wort-der-unterscheidung-und-des-friedens?utm_medium=custom_url&utm_source=share_petition&recruited_by_id=057d03a0-f1e1-11f0-bc33-e15c7ae59e69
http://www.tcpdf.org

